Lilyan KESTELOOT
/’ Professeur a 1'Université
de Dakar - IFAN
B.P. 206 - DAKAR

S —————————— ——————— T —— ———— f— ——

--———n———————-——_——-..._-—————_-._.—_-———_—-..n—_-.—_—-———q..

C'est Denise Paulme qui nagudre attira 1l'attention sur la cir-
culation des contes en Afrique, et leur plasticité sémantique en résul-
tant. Plus récemment Marguerite DUPIRE a étudié les avatars de 1'Enfant au
lion, Christiane SEYDOU ceux de 1'Enfant de beurre, Veronika GOROG et ses

collaboratrices ceux du conte de 1'Enfant terrible et Suzanne RUELLAND ceux
de La Fille sans main (1),

Nous avons pour notre part tenté une expérience analogue, mais
sSur un matériau quelque peu différent et par des sentiers plus fortuits.

En effet nous avions entrepris, mon colldgue Bassirou DIENG et
moi-m&me avec 1l'aide tant de nos étudiants (dlment instruits en 1'occurence)
que d'informateurs paralléles, de recueillir un trés grand nombre de récits,
mythes et contes confondus, provenant de toutes les ethnies sénégalaises.

Nous avons ainsi récolté sur une quinzaine d'années d'impres-
sionnants corpus de textes wolof, peuls, séréres, et mandingues ; et aussi
un corpus plus restreint de récits soninké et diola. Sans avoir eu le loisir
d'établir inventaires ou statistiques, nous avons pu cependant opérer un
certain nombre d'observations :

- Ainsi le repérage des textes qui sont racontés le plus fréquemment.
- Ainsi également la découverte de ceux qui sont vraiment spécifiques de
telle ou telle ethnie,

- Enfin l'identification de contes ou de motifs 2 1'intérieur
de contes, qui proviennent de mythes, mais ne sont plus ressentis comme tels
apres &tre passés dans des cultures voisines. Levi-Strauss disait déja que
le mythe se dégrade en conte selon un processus naturel. Le contraire

n'étant pas pertinent.

Nous allons tenter aujourd'hui de nuancer cette affirmation
tout en 1l'étayant d'exemples précis tirés de nos corpus. Notre démarche
restera empirique, pour reproduire notre expérience, et partira des contes
concernés pour remonter jusqu'au mythe originaire ; on s'interrogera sur
les aspects formels qui ont muté, et sur le pourquoi de ces mutations ; on
s'interrogera aussi sur les changements de sens consécutifs aux changements
de forme, et sur les contenus nouveaux que ces mythes voyageurs acquiérent
en s'enracinant dans d'sutics terrains culturels,

X
X X

Pour commencer, signalons un conte trés fréquent chez les Malinké,
Wolof et Séréres : c'est celui du héros qQul arrive dans un village asservi
& un serpent génie interdisant l'acceés de l'unique puits ou riviere, sauf un
Jour par an ou les villageois peuvent aller puiser a loisir, aprés avoir
sacrifié une vierge. Le jeune homme va provoquer ce génie, en solitaire, le
tuer et délivrer ainsi le village. Le chef lui donnera la fille en récompense,

Or nous savons que les Soninké ont voisiné et cohabitent encore
avec les Sénégambiens, et que leur mythe du Bida da Wagadou est chez eux
toujours raconté. Notre conte semble donc provenir du mythe de Wagadou,
dont il n'a gardé que la séquence comprenant les fonctions (au sens de Propp)
les plus frappantes pour l'imagination : le serpent gardien des eaux dans
son puits, sa tutelle sur les habitants, le sacrifice d'une Jjeune fille
pour son anniversaire, le jeune homme qui 1l'agresse et le tue, l'union entre
ce "preux" et la fille qui devait mourir,




Vs & | e B

Cependant si cette structure est reconnaissable, pour tous ceux
qui connaissent tant soi peu le mythe soninké, certains détails sont modi-
fiés dans l'axe des indices (au sens de Barthes) et méritent qu'on y réflé-
chisse,

Le serpent, dans les contes, n'est plus ce dieu Bida ayant fait
d'alliance avec son peuple soninké, mais un tyran aveugle et sourd a toute
priére. Le jour unique ol il laisse boire le village a remplacé 1l'année
d'abondance marquée par le seul jour du sacrifice sanglant. Ce sacrifice
est conservé, mais dans le mythe, la jeune fille, la noble Asia Yatabere
était consentante et sauvée malgré elle par Mamadou Sakho son fiancé re-
belle ; dans les contes, elle seralune victime anonyme, la fille d'une
villageoise ou parfois fille du chef, qu'on donnera en mariage au vainqueur
du monstre, comme prix de son exploit.

L'empire du Wagadou lui s'est rétréci en village ; cependant
dans certains contes on retrouve un royaume et son roi, subissant le méme
préjudice collectif. D'autres détails encore sont é&vacués purement et sim-
plement et avec eux des significations fondamentales pour le mythe ancien :
ainsi le héros du conte est présenté en libérateur, sans aucune ambiguité,
et les connotations du conflit Islam/Animisme ont totalement disparu, Ma-
madou Sere Kote Sakho perd méme son statut de ersonnege référentiel pour
s'anonymiser en personnage anaphore (Ph..Hamon? ou en simple actant

(Propp).

Enfin, et c'est capital, ces contes finissent toujours par un
happy end : le village est délivré et le héros récompensé. A 1l'inverse du
mythe ou Mamadou Sakho devait fuir sous la réprobation populaire, cependant
que la mort du dieu-serpent entrainait la sécheresse et la ruine de 1l'empire.

On remarquera en outre, que les contes ont éliminé tous les &1&-
ments historiques du mythe : la migration des Soninké, les étapes de leur
voyage, les épreuves de leur installation, la rivalité des fréres Xin et
Diabé, la liste des clans de la nobhlesse.

Le contenu proprement religieux a aussi été gommé : plus de
quete quasi initiatique guidée par 1l'hyéne et le vautour, plus de pacte
avec le propriétaire mystique des lieux, plus de rituel 1ié aux pluies d'or
qui faisait du Wagadou le pays le plus prospére du Soudan.

Le découpage opéré dans le mythe par les contes reste cependant
trés logique : toute cette charge historique et religieuse perdait son sens
hors du contexte soninké ; ce mythe qui était charte de référence pour les
descendants de l'empire du Wagadou, n'est plus qu'un récit pittoresque dont
les auditeurs étrangers n'ont retenu que l'aspect fantastique et spectacu-
laire. La signification profonde du mythe leur échappant totalement, le
public et les conteurs non soninké conserveront cependant ce récit dans la
partie qui les charme et qu'ils comprennent : ils le simplifieront donc,
ils le réduiront a une aventure héroique similaire & tant d'autres, celle
du héros libérateur du dragon étant quasi universel ; dans le Motif-index
de Aarne et Thompson, c'est le conte type 300, 300 B.

Dans le contexte peul, mandingue ou wolof, le mythe soninké
largement amputé et résumé, va épouser désormais les fantasmes de nos villa-
ges obsédés par le probléme de l'eau ; cependant qu'il integre 1'idéologie
du tieddo, avec le jambaar (2) sans peur affrontant le monstre qui fait
trembler les simples badolo (paysan). Idéologie guerriére dominant la menta-
1lité rurale et correspondant aux structures politiques et sociales des royau-
mes soudanais du XVIIé et XIX® sidcles : Cayor, Djoloff, Sine, Bambara de
Ségou et du Kaarta, Gabou.



. - B

Ce motif tiré du mythe de Wagadou semble aussi &tre passé par un
stade intermédiaire, car on le découvre encastré dans 1'Epopée peule de
Samba Gueladio Diegui. Il y constitue un épisode dont le héros est Samba
et dont la trame est exactement celle des contes. Le conteur épique l'agré-
mente de détails nouveaux (queue coupée, sandale abandonnée prés du mons-
tre, recherche du héros, faux prétendants, reconnaissance du vrai héros qui
peut produire la queue du Sserpent et la seconde sandale) détails inexistants
dans le mythe mais bien connus dans tous les contes merveilleux.

Est-ce le conte déja localement formé et détaché du mythe sonin-
ké (ce dernier remontant au XIIe siécle) qui a subverti 1'épopée de Guéladio
(XVIIé siécle) ? ou bien 1'épopée a-t-elle emprunté directement au mythe,
et le conte n'est-il né que de ce fragment détaché de 1'épopée ? Si 1'on
s'interroge sur l'antériorité de cette formation littéraire orale, il n'y a
pas de réponse vérifiable, Mais le bon sens permet de supposer qu'entre 1le
XIIé et le XVIIe siécle il y a tout le temps nécessaire pour la constitution
d'un conte & partir du mythe, et que le Guéladio a sans doute emprunté di-
rectement au conte peul qui circulait dans 1a région du Fouta.

Enfin ce conte peul prendre la forme d'un récit initiatique 2
double héros (chez les Wolof : les 2 fréres Saala Ndiaye) ol 1'épisode du
serpent du puits ne constitue qu'une épreuve, 1'épreuve qualifiante, dans
le parcours du combattant.

X X

Un autre exemple -sur lequel nous nous étendrons moins- sera un
conte trés populaire chez les Wolof, les Séréres et les Diola : c'est celui
de Bandji Koto, ou 1l'enfant exXxtraordinaire,

Voyons sa trame : trois fréres partent pour aller rencontrer des
"fiancées" dans un village éloigné. Leur cadet tout petit les suit malgré
leur défense. Ils arrivent au village et la mére des fiancées -qui est sor-
ciere- tente de les empoisonner, Grace au cadet qui prévient ses fréres,
elle échoue, Durant la nuit, elle tente de les égorger, mais le cadet soit
l'a occupée toute la nuit, soit a permuté les foulards des filles de la
sorciére (dans une chambre) avec les bonnets de ses fréres (dans 1'autre
chambr?) : la sorciére égorge donc ses 3 filles (théme du Petit poucet et
1'Ogre).

I1 s'en suit une poursuite interminable de la sorciére qui veut
tuer le frére cadet Bandji Koto (les afnés sont rentrés chez eux). L'enfant
extraordinaire utilise des procédés magiques (oeufs, cailloux, etc.) pour
distancer la sorciére et celle-ci fait de méme pour le rattraper. (Le conte
ici ressemble trés fort 2a la Baba Yaga des contes russes). Il finira par
lui t§ndre un piége, dans lequel elle sera moyée ou brQlée (selon les ver-
sions),

On pourrait penser que ce conte est localisé au Sénégal et sur-
tout dans le Sud, tant il est connu et tant les gens premnent plaisir a le
raconter.

Cependant ce conte est tiré du mythe peul de Djeddo Dewaal dont
récemment Hampaté Ba a publié une traduction aux NEA.

Mythe extrémement long, relatant les 2 villes mythiques de 1'4ge
d'or des Peuls et les causes de leur destruction, leur état de nomades de-
puis lors, la création et la vindicte de Djeddo Dewaal monstre féminin
chargé de maléfices et qui s'acharme sur leur race ; enfin la naissance de
Bagoumawel 1l'enfant sauveur qui va entamer la guerre contre la sorciére
buveuse de sang.




o

La guerre va commencer avec ce périple des 3 frares en quéte de
fiancées. A partir de 13 1le mythe peul recoupe le conte diola et, avec des
épisodes plus symboliques ou grandioses, se terminera par 1l'élimination
de la calamité faite femme.

Sur le plan de la structure, les contes wolof, sérére et diola
ont éliminé le trés long début du mythe qui ne leur disait rien ; ces
affaires de Peuls, de villes et de troupeaux, leur corruption et leurs
exces, puis ce dieu qui crée une femme diabolique... Les Wolof sont trop
musulmans et les Séréres et Diola trop attachés a leurs Pangol et leurs
Boekin pour s'encombrer de la mythologie des bergers., Pas plus que des pro-
blémes du nomadisme.

Par contre la sorcellerie anthropophagique "démm" ou "naaq" est
un phénoméne notoire dans leurs villages, et constitue méme & certains
endroits une forme de pathologie,.

Le conte va donc séduire, mais aussi se réduire : au combat
d'une sorciére mise en échec par un "nit ku yaa top" ou "nitoori", car
l'enfant extraordinaire, plein d'intelligence et clairvoyance, l'enfant
qui en sait plus long que l'adulte, cela existe aussi ; c'est le kem Tan
des contes de Birago DIOP, c'est Samba de la Nuit des contes d'Ousmane SOCE,

Le récit devient donc un conte moral parfaitement local et
adapté ; il se charge des terreurs vraies et quotidiennes inspirées par
les démm, en méme temps que de la confiance qu'il convient d'accorder a
d'autres personnages occultes aptes a les déceler voire A les combattre :
les saltigi, les marabouts, les ndeupkat prétendent avoir des moyens pour
protéger les villageois, ou du moins on 1l'espere,

Dans les contes cependant le démm on le tue ; dans la réalité
le ou la sorciére une fois reconnue, sera exilée du village, & moins que
d'étre "convertie",

Ce meurtre prend donc dans les contes 1l'allure d'un souhait,
celui de 1'éradication définitive de ce fléau que l'usage social interdit
de fait et oblige a supporter pour des raisons qui seraient ici trop lon-
gues a développer (3). Disons que par ces contes a meurtres de sorcieres,
la collectivité conjure sa peur en s'imaginant qu'elle pourrait s'en
débarrasser une fois pour toutes.

Nous n'insisterons pas ici sur toutes les autres analyses pos-
sibles auxquelles se préte le conte de Bandji Koto, Bandia Waly, tel qu'il
est devenu. Et en particulier sur la double dialectique de 1l'espace
agrandi/aboli, et de cet espéce de "petit poucet" contre "la vieille
ogresse". Il suffit de jeter un coup d'oeil sur le chapitre intitulé :
ta_miniature, dans La_poétigue de_l'espace de G. Bachelard, pour pressen-
tIr tout ™ Ie parti qli'on peut Tirer de cas

"affreux géants trés bdtes

vaincus par des nains pleins d'esprit" (Victor Hugo)
La miniature, le héros minuscule, devient alors "un des gites de la gran-
deur" (4). On pourrait aussi y pratiquer d'autres herméneutiques s'ins-
pirant de B. Bettelheim ou de Claudio Mutti (5).

Mais sans rien retirer de la valeur indiscutable du conte actuel
en pays sérére ou diola, nous tenons simplement & faire remarquer que plus
rien ne reste ici du mythe des Peuls, du combat métaphysique entre le Mal
et le Bien que représentaient Djeddo et Bagoumawel, et de 1'Ordre cosmique
reconstitué que signifiait la destruction de la calamiteuse.

X

N |



- 5 -

Ceci n'est certes qu'une maigre ébauche du travail qu'il fau-
drait entreprendre sur l'archéologie des contes... Par ou commencer ?

Il faudrait investiguer d'abord, peut-&tre, sur ces contes
passe-partout, car ce sont ceux qui voyagent le plus. Mais évidemment on
ne peut affirmer pour autant que tous ces contes sont des vestiges de my-
thes car il faudrait aussitét le prouver.

D'autre part rien ne prouve que certains contes bien spécifiques
d'une culture ne puissent pas, eux aussi, dériver de mythes provenant de
cette méme culture. Ainsi on trouve chez certains groupes Peuls, Toucou-
leurs du Nord Sénégal des récits sur le varan-jumeau d'un homme, qui sont
présentés comme contes, et dérivent de mythes isomorphes encore en activité
dans d'autres groupes peuls. Ainsi pour les Subalbe, les Weccankobe, les
Uururbe, les Diawbe, ce récit est un mythe, celui du Tyamaba (6), 1ié sou-
vent & un culte ; cependant que pour les Peuls du Fauta Djallon, ou méme les
Peuls trés islamisés des confréries tidjanes, ces histoires ne sont plus
que des contes distractifs a contenu moral : ne pas faire confiance a la
femme, respecter la parole donnée, etc.

Donc 1'extranéité culturelle du conte par rapport au mythe dont
il dérive n'est pas obligatoire.

Peut-&tre la meilleure méthode est-elle alors de ne pas en avoir,

en ce domaine ! Mais seulement de rester attentif car il est toujours
possible qu'un mythe soit embusqué derriére un conte, ou un mythe derriere
un autre mythe, I1 faut savoir alors les reconnaiftre... mais pour cela il

faut comnaltre déja le mythe caché. Le cercle est vicieux en vérité !

Dans 1'état actuel de notre culture des contes et récits de
1'0uest africain, le moins qu'on puisse en dire c'est qu'elle n'est pas
exhaustive. On est loin de connaitre tous les mythes ne fut-ce que d'un
pays. On n'a pas encore recueilli non plus la majorité des contes., Il faut
donc attendre que les corpus s'accumulent et ce ne peut-étre le travail
d'un seul,

Cependant il faut tendre, prévoir, prédire qu'un Jjour on pourra
établir une carte des grands mythes africains avec leurs sources, leurs
points de contact, leurs zdnes d'extension, leurs trajets migratoires. C'est
la démarche qui est d'ailleurs préconisée par Stith Thompson pour retrouver
les centres de diffusion des contes et la géndalogie des versions (The Fol-
ktales, Londres, Rinehart et Winston, 1967).

On pourra a partir de la prévoir aussi qu'on rencontrera des
fragments ou des vestiges de ces mythes au sein des sociétés situédes sur
ces parcours. Car les récits ne font que suivre les hommes.

Et il n'est pas interdit de penser que peut-&tre on en viendra
a4 retrouver certains chemins mal connus des hommes, en suivant leurs récits
... & la piste.




—————————

(1) - D. Paulme - La_mere _dévorante - Morphologie des contes africains
Gallimard 1976

S —— T —— T ———— —————— o T 1 S 22

(2) - Le tieddo est le guerrier wolof ou peul, (tondyon en bambara) qui
soutient le pouvoir royal. Le jambaar est 1'équivalent du "preux" avec
plus d'insolence et d'audace. Il ne respecte rien.

(3) - Voir les explications du Dr. Collomb dans Demb ak Tey n°® 4-5 - 1978

——————————

et de I. Sow dans Psychiatrie dynamique africaine.

—— e . — ——— — o Y e S e T o e o S

Voir aussi G. Calame-Griaule : Une affaire de famille : réflexions sur
quelques thémes de cannibalisme dans les contes africains - in Nouvelle
Revue_de Psychanalyse, 6, 1972,

(4) - G. Bachelard, oc. p. 146 - PUF - 1957.

Voir enfin thése de Moustapha Séne sur 1l'univers surnaturel dans les
ethno-textes wolof - Dakar - Lettres modernes 1989.

(5) - B. Bettelheim - Psychanalyse des_contes de_fées - Laffont 1976
= Claudio Mutti - Le_symbolisme dans_la fable - &d. Trédaniel - 1979,

T e B - ————————— o ——

(6) - Voir L. Kesteloot, C. Barbe}, Siré Ndongo - Tyamaba, mythe peul -
éd. IFAN, Notes africaines n°® 1854186 - Dakar 1986




