Lilyan Kesteloot

- Professeur — IFAN-DAKAR
- Sorbonne-PARIS 4

LITTERATURE FRANCOPHONE ET LITTERATURES NATIONALES
EN AFRIQUE

1. DEFINITION

La problématique des littératures nationales comme celle des philosophies nationales est a

la mode en France. Cette mode ayant été concrétisée par le séminaire de Derrida a I’Ecole
pratique des Hautes Etudes.

Elle faisait suite a celle des identités culturelles en vogue dix ans plus tdt et s’inscrivant dans
le débat plus large et politique de «la différence » qui fut I’objet de maints colloques et
publications dans le milieu des intellectuels de gauche essentiellement parisiens. Ce débat fut
d’abord I’affaire des sociologues et psychologues-sociaux, et ce furent eux qui alimentérent
les définitions, au contact de travaux comme ceux de Levi-Strauss, M. Griaule, M. Mead, et
autres ethnologues découvrant les systeémes de la « pensée sauvage ».

De Balandier a2 Duvignaud, de Stoetzel et Kardiner a Fougeyrollas, le concept d’identité

culturelle, collective, nationale, basic personnality, identité sociale etc... fut étudié et diss€équé

sans qu’on puisse en circonscrire exactement les limites et les dimensions. Concept--
caoutchouc dit J. M. Domenach ). Sans doute. Et cependant indispensable et qu’on peut
résumer ainsi: «Le fait d’appartenir & une communauté particuliére, en fonction d’une
histoire, d’un terroir, de langues, d’institutions et de croyances communes ou voisines. »

A cela j’ajouterais sous la forme plus subtile que R. Debray® signale sous le nom de nation
« ce quelque chose d’inaccessible a la raison, lié a I’onirique, & I’affectivité, aux profondeurs
du spontané qu'on a dans les neurones... obscurément constitué par le lent travail de la
mémoire inconsciente » sentiment qui est fondé sur ’ensemble des données énumérées plus

haut.

) Cité par G. Ngal in Notre Librairie 1986.
@ R. Debray. La puissance et les réves. Voir aussi les réflexions d’E. Glissant sur I'identité antillaise. (Seuil).



Ceci dit, on peut considérer I’identité culturelle sous ses angles subjectif ou objectif,
extérieur ou intérieur, fixe ou mutant. Car comme tout ce qui est li€ au vivant, elle évolue,

se métisse, se transforme.

Notre propos n’est pas ici de disserter sur cette notion d’identit€ culturelle mais de
rappeler qu’elle fut a la base du débat sur les littératures nationales africaines, apres avoir

été au centre de la prise de conscience initiée par le mouvement de la négritude.

HISTORIQUE

La « personnalité noire » fut revendiquée depuis le début du siecle par les écrivains de la
Négro Renaissance (manifeste de 1921) par ceux de Haiti (Ainsi parla I’oncle » de Price-
Mars 1927) et de Cuba (Nicolas Guillen). La revue Crisis et I’anthologie de Alan Locke,
The new Negro, témoignaient parfaitement d’une claire conscience de leur différence
culturelle assumée par les auteurs noirs américains.

Lorsque, a leur suite, les écrivains antillais puis Africains se rassemblérent autour des
revues Monde Noir, Légitime Défense, ’Etudiant Noir, les Griots, Tropiques et
Présence Africaine, pour aboutir a I’Anthologie de Senghor, les maitres mots furent
«ame noire », « spécificité noire », «culture négro-africaine », « valeurs negres »,
« civilisation négro-africaine ».

Ce sont eux —et non point les Européens®®

— qui se réclamerent de la civilisation africaine,
qui s’y reconnurent et prétendirent manifester cette identité négre dans une littérature
africaine. Pour exprimer tout cela en un mot, ils inventerent le terme de Négritude,
drapeau identitaire, s’1l en est, et sous lequel ils se firent connaitre du monde entier.

Or déja, on parlait de nationalisme. Et déja, en citant cette littérature de protestation, les

€crivains noirs affirmaient produire une littérature nationale exprimant I’identité negre et

les peuples négres. Depuis Césaire et son Cahier d’un retour au pays natal, le concept

de communauté négre, nation negre, avait pris corps, et sans doute par référence avec la
nation juive, éclatée comme les negres en diaspora sur plusieurs continents. Face au
colonisateur qui n’avait cessé de diviser pour régner sur tout le territoire de I’ Afrique, le
concept de nation negre, bientdt synonyme de nation africaine fut étrangement efficace.

Sur le plan politique comme sur le plan littéraire il permit d’affronter la toute-puissance

coloniale par I’assaut d’une revendication unanime d’indépendance.



@ constate : « Jusqu’aux

C’est donc avec raison que le professeur E. Mbokolo
indépendances et méme au-deld, les intellectuels (noirs) eurent beaucoup de mal 2
surmonter les contradictions du colonialisme : ce qui explique les contours flous de la
« conscience nationale » sauf dans les cas atypiques de 1'Ethiopie et de Madagascar.
Qu’était-ce que les «nations » africaines ? Dans la mesure ou la colonisation avait

juridiquement et idéologiquement indigénisé les Africains, beaucoup répondaient que

[’Afrique comptait une seule nation : la nation africaine ou la nation négre ; I’idéologie

panafricaine a ses heures de gloire, puisa beaucoup a cette source ».

Cette idéologie panafricaine fut alimentée par les Padmore et Nkrumah aussi bien que par
les Césaire, Senghor, Fanon, Alioune Diop et Cheik Anta Diop ; et il suffit de rouvrir les
documents des deux Congres des Ecrivains et Artistes négres (1956 et 1959) et jusqu’a
celui de Dakar en 1966 pour se convaincre que leur unanimisme était une force, et
« catalysait » les €nergies €parses en un faisceau dense, véritable levier d’un projet
existentiel a la mesure du Continent.

Devant I'histoire qui avait détruit, séparé, vendu, battu les négres durant 3 siecles, les
poetes noirs opposerent d’abord le cri-écriture qui relevait, rassemblait, reconstruisait la
conscience negre, la dignité negre, le peuple africain.

Les indépendances nationales particuliéres (Sénégal, Mali, Guinée, Congo) s’incrirent
donc dans le processus global d’une indépendance de I’ Afrique, et tous les négres de la-
diaspora y virent le symbole de leur libération propre.

Ainsi s’exacerba aussitot le sentiment national des Noirs Américains A travers les
mouvements Muslims, Panthers et Black Power, dont les Africains se sentiront & leur tour
solidaires. « En fait -il y a confusion pense L. Mateso, quand on dit littérature nationale
dans les années 50-55, il s’agit des littératures négro-africaines ».

Non, il n’y a pas confusion, mais identification. Les écrivains noirs sont bien les seuls 2

avoir réalisé le panafricanisme. Lorsque Richard Wright, James Baldwin ou Leroi Jones
publient, c’est de la littérature négro-africaine ; lorsque Peter Abrahams ou James Ngugi,
ou Kenyatta publient, c’est de la littérature africaine ; lorsque Césaire écrit Le Roi
Christophe et Depestre, Minerai noir, c’est de la littérature africaine.

L’unité €tait réalisée, internationale et polyglotte, sur la base d’une race et d’une identité
culturelle, dans la création artistique tous azimuts :musique, littérature, peinture, sculpture,

danse.

®) Contrairement a ce qu’affirme notre collégue A. Huannou, in Notre Librairie 0.6.
“ Enseignante Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales.



Le sentiment national particulier s’inscrivait trés naturellement dans ce mouvement plus
vaste. L’ écrivain ne se souciait pas de savoir s’il manifestait son Congo ou bien I’ Afrique,
sa propre ethnie ou son moi intime. Ecoutons Tchikaya balayer d’un coup de langue les
faux problémes : « finalement il n’y a pas écriture ethnique, ou nationale, ou africaine, ou
écriture simplement. Il a une sorte de globalité dans la démarche, je suis écrivain et bien
sOr toutes les composantes de ma personnalité se retrouvent dans mon écriture. Il n’y a pas
d’exclusion »®.

P. Joachim, Paul Niger, R. Dorsinville, C. H. Kane, Bernard Dadié pour ne citer u’eux

sont d’abord africains.

Mais I’histoire avance et il aurait été tres logique que ce grand courant de la Négritude, a
Iintérieur de ce qu’il était désormais convenu d’appeler la littérature africaine, se divisat
rapidement en rameaux indépendants plus étroitement surgis des réalités locales. Il aurait
été normal que « les littératures nationales s’affirment en méme temps que s’édifient les
jeunes nations africaines », et ce d’autant plus que «les défis que les Africains
d’aujourd’hui doivent relever ne sont pas exactement les mémes que ceux d’avant la
guerre mondiale : en 1938 I’ennemi des peuples africains c’était le colonisateur...
aujourd’hui ce sont le sous-développement criard et les régimes politiques néocoloniaux
fantoches, totalitaires. .. »(6)

Or, précisément cela ne se fit pas. Il n’y eut pas de rupture. Tout d’abord parce que la
littérature de la Négritude irrigua largement les nouvelles nations, du fait que ses
principaux auteurs furent inscrits dans les programmes scolaires, et qu’une réforme

parallele s’opérait dans les programmes d’histoire. Les écrivains de la Négritude devinrent

ainsi les « classiques » des lycéens africains, et tous les nouveaux écrivains qui prennent

la plume dans ces pays ont eu connaissance de leurs ainés.

Le probleme des littératures nationales nous 1’avions déja posé en 1961 dans Les
écrivains noirs de langue francaise”, alors que nous nous interrogions sur I’avenir de
cette littérature qui présentait un front commun continental. Nous nous interrogions méme
sur la poursuite de la création littéraire en langues européennes, et envisagions la

fragmentation en corpus rédigés en langues africaines, avec ce que cela suppose de

©) Colloque CLEF octobre 1985.
" Article, in Notre Librairie 1986, de A. Huannou :Inquiétudes et objections.
" Edition Université de Bruxelles 1983.



difficultés de communication tant avec I’Europe qu’avec les Africains d’autres ethnies.
Mais il est vrai qu’on aurait pu parler alors de littératures vraiment nationales.

Au lieu de cela, tout se passa comme si les écrivains noirs tant anglophones que |
francophones avaient craint I’isolement, et la rupture d’avec le public international ; et par
la j’entends aussi bien celui des pays d’Afrique voisins que celui des métropoles d’Europe
et d’Amérique.

La plupart continuerent donc de s’adresser au public constitué par la premiere génération,
tout en augmentant leur audience dans leur propre région, et sans que cela ne se
contredise.

Ensuite, il se fait que les différents pays d’ Afrique évoluerent dans le méme sens, et méme
si les objectifs de 1938 avaient changé, les situations nationales de 1970, 80, 90,
présenterent entre elles des caracteres si semblables que, aujourd’hui un romancier comme
Henri Lopes peut dire «j’ai le sentiment en me trouvant dans n’importe quel pays
(d’Afrique) d’étre constamment chez moi... parce que les mémes problémes s’étaient
posés, s’étaient répétés au nord et au sud de I’Equateur, dans les pays du Sahel, dans ceux
de la savane et dans ceux de la forét. Et cela se comprend aisément : nous avons en
Afrique des traits de civilisation qui sont communs, au-deld des barrieres
linguistiques... »®.

Si bien que I’€crivain conserve, en général, ce sentiment de partager I’identité culturelle
des autres pays d’Afrique si proches du sien par la civilisation et I’évolution historique.
Pour Lopes comme pour Ibrahima Ly, Boris Diop ou Lamine Sall (des générations
cadettes) « le sentiment d’étre un écrivain africain » reste dominant, et ne s’oppose en rien

a l’expression des réalités nationales du Congo, du Mali ou du Sénégal.

Or, dans les années 1984-1985, on commence a Paris a parler de «1’émergence des
littératures nationales en Afrique ».

Il y eut d’abord une Table Ronde au Congres de littérature comparée a la Sorbonne (Aoft
1985).

Ensuite, un colloque organisé par le Ministeére de la Coopération et le théatre international
de langue francaise. Puis une Table Ronde a la Foire du Livre a Dakar en Décembre 19835,
organisée par les éditions Bordas pour lancer une anthologie intitulée « Littératures

nationales d’expression francgaises ».

® In interview Bernard Magnier — 1986.




Enfin, trois numéros successifs de la revue Notre Librairie sur ce méme sujet, et ol
s’affrontérent les critiques tant noirs que blancs, ainsi que les écrivains a qui 1’on
demandait de prendre parti sur cette question. Ce fut le grand palabre, et personne ne

s’avisa qu’il avait été lancé, et mis sur orbite par... des institutions étrangéres.

Certains critiques et €crivains africains rechignérent cependant et virent 1a une tentative de
« Balkaniser » la littérature africaine et I’idéologie commune qu’elle véhiculait.
(Vignondé, O. Quenum, Madior Diouf, B. Kotchy, M. Condé). D’autres comme P.
Ngandu Nkashama, A. Huannou, L. Mateso, poussérent au contraire dans cette direction,
et en profiterent pour tenter «d’enterrer » le Mouvement de la Négritude, et jusqu’a
I’existence d’une civilisation commune pour I’ Afrique.

C’était jeter le bébé avec I’eau du bain ! S’il était admis que les thémes de la Négritude
€taient « dépassé€s » (Pathé Diagne, Marcien Towa, S. Adotevi, Tidjani-Serpos) vu que
I"histoire posait des situations nouvelles, personne n’avait songé a contester I’existence de
la littérature négro-africaine comme partie constituante de la civilisation africaine.
Personne n’avait songé a opposer les nationalismes entre eux, et a les détacher du lien
ombilical a I’Afrique-mere, Mother Africa comme I’écrivait Basil Davidson, historien

noir américain a la recherche de son passé.

Car ce concept jouait comme un mythe fondateur pour les écrivains noirs et pas seulement

les Africains, il était et demeurait le fondement de leur «nationalisme-négre », la

référence de leur identité culturelle. Cela est si vrai que lorsque Wole Soyinka obtint le

prix Nobel, tous les Africains, tous les Noirs réagirent avec joie, car tous se sentirent
concernés.

Il faut observer que la critique étrangére ne s’est pas arrétée 1a. On a été jusqu’a récuser
les littératures nationales africaines au profit des littératures tribales ou etniques. Ainsi B.
Lindfors (ce n’est qu’un exemple) essaya de démontrer que Soyinka s’apparentait par le
style a Fagunwa et Tutuola, et faisait partie d’une littérature Yoruba ayant peu de choses a
voir avec Chinua Achesbe, représentant d’une littérature ibo. La, Alain Ricard a bien
pergu le danger, et répondu avec pertinence : « S’il s’agit de dire que la langue maternelle
influence I"écriture en langue étrangere, nous I’admettons bien volontiers. Mais s’il s’agit
a partir de la langue de construire une identité ibo ou yoruba, et d’utiliser ces identités
pour déconstruire un ensemble politique, nous sommes beaucoup plus sceptiques sur la
l1égitimité intellectuelle d’une telle opération ».

Et Richard démontre aisément que Achebe comme Soyinka sont écrivains porte-paroles

d’une méme littérature nationale s’insérant dans la lutte pour la démocratie, «une




démocratie de citoyens libres et créateurs, un espace politique utopique ou les chose
publique ne serait la propriété de personne, ou le sens du service public existerait, ou la

confiscation de I’Etat par le pouvoir personnel de quelques tyranneaux serait impensable »
©))

Remarquons aussitdt que ce projet littéraire décrit par Ricard en parlant des deux auteurs
nigérians peut parfaitement s’extrapoler pour caractériser celui de Aminata Sow Fall et
Cheik Ndao (Sénégal) Alpha Diarra et Moussa Konaté (Mali) Sylvain Bemba et Labou
Tansi (Congo) Yodi Karone et Bernard Nanga (Cameroun) Ayi Kwei Armah (Ghana) et
J. Ngugi (Kenya) etc, etc... Considérons donc, a téte refroidie, que de méme que leurs
cultures tribales n’empéchent pas les écrivains d’origine diverse de se sentir citoyen d’un
pays, de méme leurs différents pays ne les empéchent pas « d’étre mil par un sentiment
qui fait partie d_e(leur) ;réflexion permanente : le sentiment d’étre un citoyen africain »
(Lopes).

Et il suffit d’ouvrir des recueils de poétes récents comme Obenga, Titinga, Dakeyo, S.
Coly, F. D’Almeida, pour voir affleurer cette africanité par les mille symboles qui la
désignent :allusions a I’ Afrique du Sud, a ’Egypte ancienne, a I’esclavage, aux luttes
coloniales, au village d’origine, a la danse, au couple emblématique pilon/tam—tam, aux
ancétres enfin, sans oublier legmiscres actuelles qui hélas se ressemblent de pays a pays

avec une monotonie affligeante.
3. LEPOUR

Ce débat sur les littératures nationales a répondu cependant a certaines aspirations. II est
vrai que "autorité (involontaire) du mouvement de la Négritude fut amplifiée par les
positions des critiques universitaires, et aboutissait & imposer aux écrivains une démarche
en conformité avec celle de leurs prédécesseurs. Cela fut ressenti parfois comme une
contrainte, en matiére d’art entraine une réaction.

En particulier les injonctions & produire des ceuvres militantes ou éducatives, suivant les
recommandations émanées du Congres de Rome de 1959, pesérent assez lourdement a
partir des années 70.

La notion de littérature nationale ouvrirait, par exemple, le champ & un courant

régionaliste quasi illimité.

@ A. Ricard — article in Notre Librairic — 1986, —— Uit OL»L:M".(— A BN SCEIUN S wl"w-'(
il e . : . i
LiTe nabuyrag c{, H-[nw,ut newe KumHl\tc@q 5

7 LI [94 L




Au Cameroun dans cette direction il y eut déja dans les années 35 le Nanga Kon de
Djemba Medou écrit directement en ewondo, et que R. Philombe reprit en francais sous
forme théatrale 30 ans plus tard.

Des romans comme Sola ma chérie du méme Philombe, ou ceux de Félix Couchoro au
Togo, L’héritage ou I’Esclave, ou encore au Sénégal les trois volontés de Malick de
Mapate Diagne allaient dans le méme sens de vouloir décrire des réalités trés proches, et
sans références autres que les coutumes locales avec leurs contradictions internes. On peut
dire que c’est aussi, dans cette voie que s’oriente une série de romans-nouvelles édités par
le CEDA d’Abidjan. Ainsi Le vol des tisserins de Paul Akoto, pour ne citer que celui-1a.
Les NEA et le CAECde Dakar encouragent aussi les jeunes créateurs qui explorent de
pres la société urbaine actuelle, comme A. Dione avec La vie en spirale et Ibrahima Sall
avec Routiers des Chimeéres.

On constate donc que ce mouvement est bien amorcé ici et 1a. Mais que manque-t-il a ces
ceuvres pour dépasser le régionalisme ? Sans doute des qualités d’écriture. Trop souvent
ces productions restent en de¢a du niveau exportable comme sans doute tous les romans
qui se publient au Zaire sous I’égide d’imprimeries locales et qui ne sortent pas du pays ;
cependant I’écrivain Kadima reconnait que « c’est a travers cette littérature que le public
zairois se voit et se définit ». On en dira autant de la Market Littérature au Nigéria. Mais
certes, il ne s’agit 1a que d’embryons de littératures nationales.

D’autres tentatives se font cette fois dans les langues africaines. I a des romans en

swaflili, peul, banbara, sans oublier le cas de Ngugi qui est passé de I’anglais au Kikuyu,
dans cet objectif d’étre enfin compris par tous les Kikuyu.

Il y a I’expérience de I’écriture créole en Haiti et aux Antilles. Ou créolisante comme les
romans de R. Confiant et P. Chamoiseau.

Il 'y a au Sénégal les essais de Cheik Ndao et Saxir Thiam en wolof. La le probléme de la
qualité de I'écriture ne se pose plus, ces textes sont souvent supérieurs (de 1’avis méme
des auteurs) & ce qu’ils ont produit en frangais.. + 12 tevwmonk Borig Piep .
Peut-€tre que I’émergence des littératures nationales se fera plus slrement de cette
maniere, lorsque des écrivains de valeur imposeront des ceuvres écrites, en langues
africaines.

Mais dans la situation présente, il semble que le hiatus est trop grand entre une production

régionale trop souvent écrite en frangais ou anglais médiocre, et les ceuvres qui se situent

d’emblée dans le courant international par leur qualité et leur vision plus exhaustive.




Celles-ci circulent aussitot sous la banniére de la littérature africaine, et son « reconnues »

par tous les lecteurs de tous les pays d’ Afrique.

Par ailleurs, d’ores et déja, on ne peut dénier la représentativité nationale aux écrivains
francophones notoires qui existent dans ces pays. Sembene Ousmane représente trés bien
le Sénégal, tout autant que Cheikh H. Kane, qu’ Aminata Sow Fall ou Mariama Ba.

Et sans cesser d’étre africaine, une littérature sénégalaise est assurément en voie de
formation. Paradoxalement, des écrivains ne sont représentatifs de leur nation qu’a partir
du moment ou ils atteignent un niveau internationalisable !

C’est pourquoi nous hésitons a qualifier de littérature nationale lev Market littérature

nigériane ou les petits romans du Zaire. «La pidjinisation » ne nous semble pas en

(10)

Afrique une solution d’avenir, contrairement a ’opinion de Chantal Zabus ‘et la

« relexification » a ses limites : celles de la lisibilité.

De plus, il ne faut pas confondre littérature nationale et littérature populaire. Guy des Cars

est moins représentatif de la France que Malraux, bien que plus connu et lu dans les
chaumieres de I’Hexagone.

Mais que dire pour des pays comme le Tchad, lesCentre Afrique, le Niger, le Togo, le
Gabon, la Haute Volta, la Mauritanie, le Libéria, la Somalie, o on rencontre un, deux,
trois écrivains dignes de ce nom ? Cela ne suffit pas pour parler méme de prémisses de
littérature nationale. A partir de combien d’écrivains peut-on parler de « littérature »
nationale ?

Ces choses-la ne se forcent guere, et d’autant moins qu’il y a des urgences prioritaires

pour la survie de certains.

4. LE CONTRE

En réalité, il est regrettable que ce probleme des littératures nationales ait ét¢ mal posé

d’abord, exploité, orchestré ensuite par des médiats qui ont trop vite proclamé
I’éclatement de la littérature africaine. L’Occident a joué le rdle du Deus ex Machina.

Etait-ce a la France ou a I’Amérique de poser ces question ? et les Africains n’ont-ils pas

manqué de vigilance en y répondant en désordre sans s’€tre concertés ?
Pourtant la notion de littérature nationale avait déja ét€ abordée a I’occasion, dans les

colloques ou séminaires des Universités d’ Afrique.

19" C. Zabus : The african Palimpsest, indigenization of language in the west african europhone novel — 1991 —
Rodopi — Amsterdam.



[0

Mais elle ne suscitait pas de polémiques; encore moins était-elle proposée comme
concurrente, voire remplacgante de la littérature africaine !

Bien slir que les cultures négro-africaines sont plurielles et donc leurs littératures, mais

pas au point de perdre leur qualificatif, car il rappelle au monde le lien ombilical qui les
elicentre elles.

C’est aussi la marque de leur histoire, c’est le lien avec la Négro-reconnaissance des USA,
avec le Négrisme et I'Indigénisme haitiens, avec la Négritude, avec la Tigritude et
I’ African personnality, avec le Black Power, bref avec I’identité culturelle dont nous
parlions en commengant cet article, et dont nous disions qu’elle était le terreau sur lequel
pousse toute activité créatrice.

Ce qualicatif de négro-africain n’est donc pas récusable impunément. C’est le vocable-

signe de ce qui unit les écrivains de ce continent entre eux, et avec leur prédécesseurs.

C’est leur carte d’identité.

Un écrivain —exilé par exemple — peut n’étre plus zairois, guinéen ou camerounais. Il peut
méme avoir acquis la nationalité francaise ou américaine. Il reste écrivain africain, i 1 n’est
pas apatride, il demeure «relié ». C’est le vécu de Sassine, de Mudimbe, de Dongala, de
Nurrudin Farah, de Ngal, de Fantouré, de Achebe, de Mphalele, de Dakeyo, de Denis
Brutus, de tant d’autres... parmi les plus grands.

Or, n’importe quel intellectuel, professeur critique ou écrivain, peut étre par les temps qui
courent exclus de ces nations fragiles et en crise. Pour eux aussi « intellectuel africain »
sera une identité plus solide que Tchadien, Libérien, togolais... L’identité culturelle que
nul ne pourra lui arracher.

Aussi est-il surprenant de lire, sous la plume de certains critiques que «bon nombre
d’entre eux refusent d’étre catalogués comme écrivains noirs ou négro-africains, titre que

réclamaient leurs ainés, ils exigent d’€tre reconnus comme ressortissant de tel ou tel

Etat ». . O, Hes *Lx,uawwxu«/l" \kl L\-U/\ﬁm/f J}u <(4’_C)1b07)v""\ “"“VEW?) et
2" , & wU/VHUMa [wﬂf mtw'(q_”
€ enl Mméme ume mode dmz@ A Lty BT s 'Qfmwlyulo —Mety

aupres des écrivains d’Afrique ce refus de I’identité africaine ~ ow & I’identité
y . i i 3 _ ] ) R ) S 3 ol "
natlona]ej Q)) bgyl,u_f,«gqr) (\/(/U/ﬁ DY oS 5o g1 S S vQ— Lowr ot da lu'uy/?()ﬂﬂ/z

7 (I,

L. prem uncela s’explique par des motifs compréhensibles
Refus d’étre enfermés dans les micro-nationalismes ? Sans doute, les intellectuels
craignent les ghettos et c’est normal, en Afrique comme ailleurs. Peur d’étre récupérés par

les politiciens locaux ? cela aussi c’est normal dans la mesure ol des régimes abhorrés

10



vont tenter de les utiliser, ou de les compromettre. Impossibilité de se limiter a tel ou tel
Etat, vu leur représentativité ethnique plus large ? cela aussi est naturel, pour ne citer que /j
le professeur Kadima, qui répond 2 la question « certains écrivains préférent parler d’un |
grand Congo réunissant les deux rives du fleuve ? » - « Culturellement c’est une réalité
que nous vivons quotidiennement. On retrouve les mémes ethnies de part et d’autre ». Et
plus loin, il ajoute « trouver des traits distinctifs pertinents qui nous autoriseraient a dire

qu’il y a une spécificité congolaise et une spécificité zairoise me parait impossible ».

Comme on le voit ce probleéme de non-adéquation des frontiéres politiques et des ethnies

porteuses de langues et de cultures n’est pas artificiel. C’est une des difficultés majeures
des Etats d’Afrique ol trés vite une ethnie peut se trouver en bute avec le pouvoir, et
passer en masse dans le pays d’a coté. Un écrivain malinké né en Guinée mais réfugié au
Mali ne sera pas pour autant a I’étranger. Ibrahima Ly, toucouleur né au Mali, emprisonné-
durant cinq ans et installé ensuite au Sénégal, préférait se dire écrivain africain'?.

Kadima qui n’a pas vécu tous ces déboires, remarque tout de méme « Je suis reconnu
comme un poete des deux rives, je suis accueilli de la méme maniére », et refuse de

trancher entre zairois et congolais. On pourrait citer dix autres écrivains dans cette

situation...

Un autre argument est avancé par les critiques et écrivains les plus lucides"®: s’il existe

une littérature nationale au sens propre, c’est d’abord celle qui s’exprime en langue

[

nationale. Soit actuellement la littérature orale, et les écrits encore rares en Afrique

francophone (mais nombreux en Afrique de I’Est, Kenya, Tanzanie, etc...).
Or, justement les colloques sur les littératures nationales font silence sur les langues
africaines ; et plus encore les Anthologies consacrées a ces littératures nationales dont on

spécifie qu’elles sont d’expression francaise. ..

5. LES ANTHOLOGIES AMNESIQUES

Si bien qu’aujourd’hui, sous forme de promotion des littératures nationales, on propose

des ouvrages qui :

" Huannou O. C.
" TIntervention de Ib. Ly a la Table Ronde de Dakar - 1985.
"9 Voir entre autres B. Mouralis dans Littérature et développement, éd. Silex.

11



a- Amputent les écrivains de leur qualificatif identitaire de négro-africain.

b- Escamotent leur contexte continental :histoire et passé de I’ Afrique.

c- Les présentent par pays sans les rattacher au mouvement littéraire dont ils sont nés.

d- Les font voisiner par ordre alphabétique, sans méme établir entre eux une
hiérarchie ou une filiation.

e- Font totalement disparaitre la littérature orale et ses ceuvres majeurs.

f- Enfin classent chaque nation, par ordre alphabétique toujours, si bien que
Martinique se trouve a coté de Mayotte ou Maurice, et que donc Césaire reste bien séparé
de Senghor et d’Alioune Diop, ainsi que de Damas, le guyanais. Ce qui permet de
pulvériser toute ’aventure de la Négritude a laquelle il ne sera consacré que quelques
lignes a propos de Senghor, et sur laquelle on ne s’attardera pas.

Ainsi les auteurs sont bien mis en évidence, mais aux dépends de ce qui les explique, de
"histoire littéraire. Curieuse amnésie !

De méme on fabrique toujours pour I’ Afrique des « Anthologies a thémes » pour éviter de
parler d’histoire. Car I’histoire littéraire africaine oblige d’évoquer I’histoire tout court,
I’histoire des negres. L’histoire fut et reste génante pour les éditeurs occidentaux.

C’est vrai que les anthologies et ouvrages scolaires ne sont pas innocents ; souvent ils
tentent d’occulter le continuum historique qui relie la génération des écrivains africains
d’aujourd’hui a leurs ainés ; ainsi font-ils éclater une machine de guerre intellectuelle qui
avait démontré son efficacité en des temps plus hostiles. Aprés quarante ans
d’indépendance on essaie derechef, par des voies nouvelles certes, de dissloquer la

conscience africaine et de tuer le mythe fondateur de I’ Afrique Mére.

-

BN

Duans les lycées de France on pr¢ ¥ soin de maintenir I’histoire littéraire 2

travers les manuels impérissables de nos Lagarde et Micharcfl,; pourquoi chercher a

supprimer [I’histoire littéraire africaine dans les lycées africains ? les universités

africaines ?
-«Ce n’est pas en niant D’existence de la littérature négro-africaine que 1’on
contribuera a 'unité€ culturelle de I’ Afrique » dirons-nous encore, en inversant la phrase

5 4
de notre collégue Huannou!'¥

; et contrairement a lui, nous demeurons convaincu que si
tous les critiques décidaient de ne plus parler de littérature africaine, cela aurait, oui, une

incidence sur I'unité culturelle de 1’ Afrique, ou en tout cas sur la conscience qu’elle a de

9"« Ce n’est pas en niant I"existence des littératures nationales que 1’on contribuera a I'unité culturelle de

I’Afrique ».

)

s/ 3 B / [ » 3 " P .
\f{ H'&'/(C»J Ky e o Nt Pl lenn Ll}e/) é,z/, ow\“ ’wau_ﬁ,u.ul/) on~ o o,y @ ,M/uy(/»ﬂw«%
. \

/) N 12 - 7 ~ 7 '
-;f/i/o./w e &L Ceaon /@«-«.}L /zl,e‘w,ew/ﬁ Len /L?/ufcy_, A/»/qu,‘?%




son unité. II ne resterait plus alors aux écrivains que de persister, malgré les critiques

tendancieux, a se vouloir les témoins de « Mother Africa ».

Avec ou sans littératures nationales que les turbulences politico-économi.ques du

continent rendent pour I’instant encore aléatoires.

E\ \3\‘\0 s {\ X3

_Alain Reearol L\ Hirolrues o4 F s Netes _ Kenthada 1995
% i, mis Sond e Suiwwx fle s Sud — 1996

ol winand Meos i — I
,UJ?U_, wé)‘vtucuh@_ Euh-w& bt

I \-\i\"}\‘a\ K\t/S\ lect - /\\/L 1c) \'J%L,L.
_ Hibuw de Lo Lditralive r\m%fw »a&guwwm~

K H/UA/QA*‘;"{ ».-/‘ F"‘" 2001
Ll }u“ ‘<L> ((-)Ll ak D%Ss\ru\)\ p\‘é’\{\é ,L@/a ‘(,"LE)T\,LQ/) O\. Hm&‘%

Netre — K as
b ElLiWie Mbokels - Mmqug o s bt
4 e err 960 - 1000
cp REL-INA L
i ppmenele di &/puae — 1570
| Whanco

YWU &/%)V\W’L

- '7)&‘\{1'\) i"){ S‘\'\\'\ \‘\: v\(',x L» -

13



