Lilyan KESTELOOT 2 % 04

Directrice de Recherches- IFAN

MYTHES ET EPOPEES EN AFRIQUE SAHELIENNE : ETAT DES LIEUX.

La littérature orale du Continent Noir n’est plus une inconnue aujourd’hui. Quelle maison
d’édition spécialisée sur I’ Afrique n’a pas sa collection de Contes et Légendes ? Les études du
groupe de 'INACO en ont montré depuis trente ans 1’intérét prodigieux pour la connaissance
des mentalités populaires.

L’ethnologie francaise, par ailleurs, nous avait révélé quelques grands mythes
cosmogoniques chez les Dogons et les Bambaras, avec les travaux de Marcel Griaule,
Germaine Dieterlen et Youssouf T Cissé.

Mais les trouvailles les plus spectaculaires, depuis lors, se situent du c6té des épopées.

En effet, ce genre littéraire n’était pas clairement identifié avant les indépendances. C’est
I'historien Djibril Tamsir Niane qui, en 1960, public le texte de Soundiata, Epopée
mandingue, et nous incite a écouter les griots de 1’Ouest africain.

Ce travail fut accompli dans plusieurs universités, aussi bien a I’Est qu’a ’Ouest, et il en
résulte une récolte impressionnante de récits €piques parfaitement constitués en quatre
catégories : épopées féodales, épopées corporatives, épopées religieuses et épopées claniques.

Dans un essai de bilan des épopées d’ Afrique Noire, avec Bassirou Dieng, nous avons pu en
recenser une trentaine, déja recueillies, sinon publiées ; il en reste sans doute encore autant qui
nous furent inaccessibles ou non recensées.

Les rapports entre ’histoire et I’épopée sont a différencier selon les catégories. En effet,
seules les épopées féodales et religieuses sont liées a des époques précises de ’histoire : elles
témoignent des royaumes, des dynasties, des principaux rois, des faits de guerre entre voisins ;
ou encore des marabouts qui lancérent des djihads dans le sahel du 19" siécle. Ainsi, rien
qu’au Sénégal, on chante encore 1’épopée de Maba Diakhou Ba, d’Amadou Bamba, et celle
d’El Hadj Omar Tall. Tandis que les récits épiques relatifs aux plus anciens royaumes
concernent Samba Gueladio Diegui (17°™ siécle), I’épopée du Kajoor (14 — 19°™ siecle),
I’épopée du Kaabou (15 — 19 siécle)

Ces récits sont enregistrés, notés dans leurs langues, traduits en frangais et publiés grace au
travail des chercheurs et enseignants de 1’Université de Dakar.

La Mali, la Guinée, le Niger ont aussi plusieurs épopées célébres déja publiées : I’épopée de
Ségou (18 — 19°™ siécle), I’épopée de Samory (20 siécle), Silamaka et Poulori (19



siécle), Zabarkane (6™ — 18™ siécle), Issa Korombe (19 siécle)... sans oublier Soundiata
(13°™ siécle).

On sait que le Nigeria a plusieurs épopées haoussa, dont celle de Ousmane Dan Fodio. En
Tanzanie également certaines épopées sont reliées a I’histoire, de méme celle de Chaka en
Afrique du Sud.

Ces ancrages historiques sont précieux et les enquétes permettent souvent de découvrir des

personnages et des précisions sur des évenements restés dans I’ombre. Enfin les €popées
guerriéres ont souvent une double version, celle du vainqueur et celle du vaincu. Ce qui
permet de comparer, de vérifier, de s’approcher de la vérité des faits, et de nuancer les
jugements.
Mais la vérité des faits n’est pas le seul but de I’histoire. Et comme 1’écrit si bien Georges
Duby dans son petit ouvrage L ‘histoire continue (Odile Jacob, Paris, 1991) : au-dela des faits
matériels, 1’historien a vocation de mettre a jour les concepts, les croyances, les sensibilités,
bref le systéme de valeurs et la vision du monde du peuple et du groupe qu’il étudie.

Et 13, les épopées africaines sont une véritable mine pour ce était plutdt, a priori, le terrain
des anthropologues. Les épopées féodales, en effet, sont révélatrices sur le systeme de valeurs
des sociétés et des griots qui les ont produites, et notamment sur leur conception de la
hiérarchie sociale, du pouvoir politique, du droit des gens, de la propriété, de I’échange, de la
justice, des lois qui régissaient les conflits armés, avec droit de pillage au vainqueur et mise
en esclavage des vaincus.

L’un des intéréts de ces textes épiques est leur sincérité. Créés et transmis a travers les
siécles par des griots professionnels qui partagent 1’idéologie des classes dominantes (rois,

princes et aristocrates) les récits sont non expurgés par la pudeur des Africains intellectuels
d’aujourd’hui.

Certes, certains de ces griots récupérent en partie ces épopées au profit des pouvoirs actuels,
mais cela ne modifie pas grand-chose & la plus grande partie de leurs textes, qu’ils
reproduisent avec conscience, surtout les griots qui furent attachés aux royaumes
précoloniaux.

Mais ces représentations mentales et ces systémes de valeurs peuvent aussi étre étudiés dans
les autres catégories d’épopées, les religieuses, corporatives (récits épiques, de chasse, de
péche, de pastorat) et méme les épopées claniques comme le Mvet (Cameroun et Gabon), si
riche en péripéties | L’imaginaire des peuples se laisse appréhender 1a sans complexe, et offre
une matiére de choix ou historiens, anthropologues et critiques littéraires ont intérét a
collaborer.

Si cette jonction semble s’étre faite en partie en France, en Italie ou en Espagne, selon
Georges Duby, en Afrique on en est loin. Et en France les critiques littéraires se sont fait
absorber par la linguistique aux dépens des anthropologues.

La dérive des sémioticiens les rapprocha davantage des mathématiques ou de la philosophie,
accentuée par un métalangage qui les coupa définitivement du grand public.

La démarche de Duby et de ’Ecole des Annales fut exactement I’inverse, et explique la
faveur et le renouveau actuel des études d’histoire.



Ayant, dés le début, axé notre recherche sur I’histoire des mouvements littéraires écrits des
Négro-africains, nous avons toujours tenu compte des disciplines voisines (dont la sociologie,
la psychologie, et I’histoire de la colonisation).

Lorsque nous abordames la littérature orale pour comprendre les contes et les épopées, il
était naturel que nous interrogions 1’anthropologie et I’histoire. C’est donc d’emblée que
I’ «Ecole de Dakar»' travailla sur les épopées et I’immense patrimoine des contes, en
utilisant des méthodes empruntées a ces autres « Sciences humaines », pour 1’élucidation des
corpus recueillis aupres des traditionalistes.

Si bien que nos publications se soucient d’offrir, en méme temps que des ceuvres de grande
qualité littéraire, un encadrement historique qui permet de les replacer dans I’époque et la
société qu’elles évoquent.

Enfin la création et le fonctionnement du réseau eurafricain de recherches sur 1’épopée
(REARE) a permis de fructueux échanges avec nos collégues francais médiévistes, ainsi
qu’une meilleure diffusion de nos travaux. Nous espérons que ces rapports se poursuivent et
s’approfondissent, puisque eux comme nous semblent y trouver bénéfice. En effet, ils sont
beaucoup plus loin que nous dans les méthodes d’analyse et la qualité des publications des
textes épiques; cependant que nous leur offrons une matiere nouvelle avec les épopées
africaines aptes & leur ouvrir des études comparatistes quasi illimitées.

Nous rappelons ici les colloques d’Amiens, de Niamey et d’Arras, ainsi que les
communications des collegues Suard, Martin, Pinvidic, Bushinger et Baumgardt, qui ont
participé a ce réseau dés le début, il y maintenant 8 ans !

Si, & présent, nous abordons les récits mythiques, les problémes se corsent du fait de leur
vari€té, mais surtout de leur type de langage.

Le langage et le message de 1’épopée sont du type panégyrique : grandiloquence et éloges,
exaltation et performances, 1’épopée propose des histoires €émouvantes et des héros
admirables. Ils visent a entrainer I’adhésion de I’auditoire et son identification au groupe
chanté et glorifié.

Tout autres sont le langage et 1’objectif du mythe ; ils sont essentiellement symboliques, et
ce, quelle que soit la forme du récit. Il peut étre intégré dans une épopée, comme il peut
voyager seul, étre clamé dans un chant ou murmuré dans une case, €tre orné de qualités
littéraires ou étre sec comme un code ; mais comme le dit Levi-Strauss : « peu importe la
forme, ce qui compte c’est son contenu ».

Et c’est ce contenu qu’il s’agit de décrypter a travers les masques des symboles. Les mythes
africains, eux aussi, doivent étre classés en plusieurs catégories.

Il y a peu de grands mythes cosmogoniques €laborés a la manié¢re des Dogons. Ceux qui
bordent le Niger, comme les mythes bambara, dogon, et ceux que Jean Rouch récolta chez les
Sonrhai, sont plutdt rares. Le mythe d’Ibonia recueilli & Madagascar par Frangois Noiret
semble étre de cette espece.

1 Celle du Département des Lettres de ’'UCAD.



Le plus souvent la création du monde est décrite de fagon plus simple et plus directe, avec
des modalités diverses selon les ethnies, d’aprés un processus mono ou polythéiste, avec une
population de génies importante qui interviennent sans cesse dans les affaires des hommes.

Mais innombrables sont les mythes fondateurs d’un culte, voire une religion, et qui sont liés
a un dieu ou un génie (ancétre divinisé, ou dieu d’un élément : fer, tonnerre, océan).

Ces mythes-1a sont détenus par les prétres ou prétresses de leurs cultes, et on les étudiera
comme il est d’usage d’étudier les « histoires de dieux », a la maniére de Mircea Eliade qui
les a définis comme cela. Notons les mythes de Shango d’Ogun, de Yemandja, de Hébiesso
chez les Yorube, de Dangba chez les Fon, des « Njengu » chez les Douala, et aussi les
« Pangols » séreres et les « Rab» wolofs et lebous qui peuplent le Sénégal, comme les
« djalan saa » peuplent la Gambie. Un mythe comme le Tyamaba semble localisé chez les
Peuls migrateurs, et les pécheurs toucouleurs.

On les confond parfois avec les mythes de fondation de villages ; ceux-ci consistent presque
toujours en un récit qui relate le pacte établi entre le génie propriétaire d’un espace et un
premier arrivant qui s’y est installé ; Y sont précisés les conditions - obligations et interdits
exigés par le génie- en méme temps les droits et avantages pour le bénéficiaire humain.

Ces mythes-la n’engendrent pas une religion ou un culte collectif, mais un culte particulier
sous la responsabilité¢ d’une famille qui en retire pouvoir et bien étre.

Nous avons €tudi€ ainsi le mythe d’un génie protecteur d’une cité : le Mbossé de Kaolack.
On a constaté qu’il était au départ un culte familial instauré par les fondatrices du premier
village, qui s’est agrandi au cours des siécles pour devenir cette ville de plus de 300.000
habitants. Mais le culte demeure entre les mains de cette méme famille.

La méthode est alors de questionner de prés I’itinéraire de cette famille, les motifs de sa
mobilité, la symbolique des rites et obligations, enfin son statut actuel dans une population
multiethnique et islamisée.

Nous terminons ce panorama par la catégorie des mythes de fondation de royaumes, que nous

avons interrogés avec profit. Ces mythes sont souvent encastrés au début des épopées qui
magnifient un prince ou une dynastie.

Ce type mythe porte sur I’origine toujours marquée par un destin prophétique et semée
d’interventions surnaturelles. Son objectif est d’expliquer ou légitimer le pouvoir politique qui
va se mettre en place dans le récit épique... et s’est déja installé dans la réalité.

Ainsi, nous avons le mythe du royaume bambara (18"™ siécle) qui dévoile les arcanes de
I’enfance de Biton Coulibaly, fondateur de ce royaume qui dura deux siécles, jusqu’a la prise
de Ségou par El Hadj Omar.
L’épopée de Soundiata (13°™ siécle) commence aussi par un mythe qui met en jeu la force
mystique de sa mere-jumelle d’un buffle dévastateur, et se prolonge par le phénoméne d’un
prince paralysé qui se dresse soudain pour déraciner un baobab ! La encore, le symbolisme
contient et soutient le message de 1’action du futur souverain. Le génie buffle symbolise
I’énergie surnaturelle insufflée dans le futur conquérant de I’empire.

Tandis que la graine de fromager ou de baobab (arbres énormes) qui met longtemps a éclore
symbolise la prise de pouvoir tardif (a 50 ans) du prince au départ handicapé.



A la base des royaumes wolofs (Kajoor, Walo, Djoloff, Baol) on rencontre le mythe de
Ndiadiane Ndiaye, mi-arabe, mi-génie d’eau qui séjourne un an dans le fleuve Sénégal avant
de débarquer dans un village et de fonder le royaume de Walo, puis celui de Djoloff. Ce
mythe informera les cérémonies des rois pendant cinq siécles, et constitua le trait d’union
entre les quatre royaumes wolofs.

Le plus grand mythe de cette espéce, dans 1’Ouest africain, est certainement le plus ancien,
celui de Wagadou. Il a la particularité d’étre a la fois mythe de migration, de fondation et de
destruction de cet Etat soninké, connu encore sous le nom de Ghana (57 — 11 sjecle).

En fait, c’est un mythe-charte qui contient, en abrégé, 1’essentiel de 1’histoire du royaume :
Pessentiel pour les Soninké bien sir, qui le conservent toujours pieusement. Ce mythe
raconte, en effet, la longue marche de I’ancétre et sa caravane de clients, griots et captifs,
arrivant du Moyen Orient en passant par ’Egypte, et s’installant entre le Maroc et le Mali
*actuel, région aujourd’hui désertique, mais alors arborée et bien arrosée. L’installation se fait
d’abord par une lutte contre le génie propriétaire des lieux, puis par un mariage avec ses filles.

Apres I’ancétre Dinga, son fils Diabé s’en ira un peu plus loin fonder le fameux royaume, a
partir d’un pacte avec le maitre de céans, le Serpent Bida. Conditions: le sacrifice annuel
d’une vierge noble. Bénéfice : pluie et or & volonté, prospérité du sol, des troupeaux et des
femmes. Le royaume dura 5, 6, ou 7 siécles (impossible de préciser), mais le pacte est brisé
par un fiancé rebelle qui sauve sa princesse en trucidant le génie Serpent. Catastrophe : plus
de pluie, plus d’or, plus de récoltes. Le royaume est détruit et le peuple soninké se disperse a
I"Ouest (Sénégal, Gambie) au Sud (Mali, Guinée), & I’Est (Niger)... en France aujourd’hui.

Dans tous ces pays, le mythe demeure connu et répété par les Soninké. Passionnante fut la
semaine que les chercheurs africanistes blancs et noirs ?assérent a écouter et questionner le
traditionniste Diarra Sylla qui en détaillait les épisodes”. C’était 4 Bamako dans les années
1975. Ce mythe est ancré dans une réalité qu’ont pu toucher plusieurs voyageurs arabes qui
signalent I’existence et la prospérité de ce royaume. On en a retrouvé les ruines enfouies® sous
des métres cubes de sable. Des anthropologues comme Meillassoux, Dieterlen et Youssouf T
Cissé, des historiens comme Jean Devisse et son équipe I’ont creusé et interprété, en tout, ou

en partie. Nous en avons tenté une lecture partielle, portant sur les causes de la chute en nous
basant sur ce qu’on savait par ailleurs du climat des religions et de 1’histoire dans ces régions,

notamment au Tekrour voisin, comme en Egypte ancienne. Nous nous sommes appuyé sur
Popinion de Levi-Strauss selon laquelle un mythe cache et révele a la fois un conflit ou une
contradiction® : cette histoire d’amour masque a merveille un conflit entre les deux religions
en présence dans cet empire, I’islam et 1’animisme, avec leurs clergés respectifs. La mort du
dieu Serpent symbolise la victoire de 1’islam; la sécheresse généralisée, qui détruit le
royaume et disperse les populations soninké, représente la terrible vengeance de ce dieu
tutélaire dont on a transgressé le pacte d’alliance. Cette histoire mystique de 1’ethnie soninké
informe, explique leur histoire physique, politique et leur invraisemblable itinéraire
géographique.

> Diarra Sylla et germaine Dieterlen — L empire de Ghdna — éd. Karthala-Arsan, 1992, Paris.

> Avec les recherches de Mouny.

* Nous avons essayé d’expliquer cela dans Dieux d’eau du Sahel —éd. 1.’Harmattan- 2007.

A consulter sur ce mythe : L 'empire de Ghdna par Diarra Sylla et G. Dieterlen, Karthala, 1992. Il contient la
plupart des versions anciennes : la mise en relation des symboles du mythe avec les structures religieuses,
sociales et politiques de I’Etat soninké, est des plus éclairantes.



Mais aussi, elle constitue le fondement de leur identité et la source d’une inébranlable
fierté : celle d’avoir été le premier Etat connu et reconnu de toute 1’Afrique de 1’Ouest. (A
I’Est, a cette époque, il y avait ’Ethiopie et peut-&tre le Zimbabwe).

Les mythes africains sont tres loin d’avoir été tous recueillis. On en a encore moins entrepris
I’étude systématique.

Ils sont pourtant la partie la plus considérable du patrimoine culturel du continent. Les
mythes de création, de fondation de cultes, de villages ou de royaumes permettent mieux que
tout autre texte de pénétrer les modes de raisonnement et de représentations, les craintes et les
aspirations : ce qui fut « 1 :’essentiel » pour 1’imaginaire des peuples africains.

Les mythes font partie intimement de la « raison orale » (M Diagne). Concernant les mythes
africains, on en trouve dans maints travaux d’ethnologues qui ont abordé les religions
autochtones. Mais peu d’essais de décryptage.

Quant aux épopées, dans le cadre du REARE, plusieurs nouveaux textes ont été recueillis :
le cycle de [’Océan par Bassirou Dieng, L épopée du Gabou par M Tangara, L épopée de
Boubou Ardo par Mohamadou Saidou Touré, Ibrahima Wane et Basirou Dieng, une série
d’épopées du Niger par Ousmane Tandina, L 'épopée du Fouta Djalon par A Oury Diallo,

L’épopée de Moussa Molo par Alpha O Ba, I’étude de A Mbonde sur I’épopée douala de
Djeki... et ¢a continue. Longue vie au REARE.

ELEMENTS BIBLIOGRAPHIQUES :
Y. Tata Cissé et Wa Kamissoko.- La grande geste du Mali, Karthala, Paris, 1988.
- Soudiata ou la gloire du Mali, Karthala, Paris, 1991.
L. Correra.- Samba Gueladio, épopée peul du Fouta Tooro, IFAN, Dakar, 1992
Diarra Sylla et G. Dieterlen.- L ’empire de Ghéna, Karthala, Paris, 1992.
Mamousse Diagne.- Critique de la raison orale, IFAN-Karthala-OIF, Paris, 2006.
B. Dieng.- L ’épopée du Kajoor, éd. CAEC-OIF, Dakar, 1987.
Samba Dieng- EI Hadj Omar et I’islamisation de I’épopée peule, Dakar, inédit 1989.
Jean Derive.- Epopée, Karthala, Paris, 1999.
G. Dieterlen.- Essai sur la religion bambara, PUF, Paris, 1951.

G.Dieterlen et Y. Tata Cissé.- Les fondements de la société d’initiation du Komo, Mouton et
Paris-la Haye, 1972.

G. Dumestre.- La Geste de Ségou, éd. Armand Colin, paris, 1979.

Amade Faye.- Le théme de la mort dans la littérature seereur, NEAS-OIF, Dakar.



M. Griaule.- Dieu d’eau, entretien avec Ogotoméli, éd. Du Chéne, paris, 1948.
Luc de Heusch et coll.- Chefs et rois sacrés in SPAM, CNRS, 1990.

Ferran Iniesta.- Le double faucon en Afrigue, royauté et pouvoir d’Etat dans les temps
classiques, Colloque Ch. A. Diop, Dakar, 1995.

L. Kesteloot et coll. — Da Monzon de Ségou, épopée bambara, éd. Nathan, paris, 1972,
Rééd L’Harmattan, Paris, 1993

L. Kesteloot et B. Dieng.- Les épopées d’Afrique Noire, éd. Karthala, Paris, 1997.

L. Kesteloot.- Dieux d’eau du Sahel, voyage a travers les mythes, de Seth a Tyamaba
L’Harmattan, 2007.

A. Ly. L’épopée de Samba Gueladio Diégui, éd. Silex-UNESCO-IFAN, Paris, 1991
F. Mounkaila- Mythe et histoire dans la geste de Zabarkane, CELTHO, Niamey, 1988

T. Niane. - Soundiata épopée mandingue- Présence Afticaine, Paris, 1960.
- Le Soudan occidental- Présence Africaine, Paris, 1975.

C. Seydou. - Silamaka et Poullori, récit épique peul, éd. Armand Colin, paris, 1972.
- La geste de Ham Bodedio, éd. Armand Colin, paris, 1976.

O Tandina.- Une épopée zarma, Issa Korombe, Dakar, inédit 1987.




