Lilyan KESTELOOT
Professeur a I’Université de
Dakar — IFAN/CAD

SENGHOR, LA NEGRITUDE ET LA FRANCOPHONIE,
AU SEUIL DU XX S.

1l est parfois difficile, de se prononcer sur le cheminement du Président
Senghor lorsqu’on le définit par la Négritude et la Francophonie. Car rien que
cette indication est déja si tendancieuse qu’il n’est pratiquement plus besoin que
d’illustrer le paradoxe qu’elle recéle implicitement.

Je n’ai jamais vu, pour ma part, une réelle contradiction entre ces 2
pbles de la pensée senghorienne. Selon les époques et les nécessités, notre poete
embouche 1’une ou I’autre trompette ; négre parmi les négres, francophoniste
parmi les francophonistes, un peu comme le missionnaire qui disait qu’il fallait
étre Chinois avec les Chinois !

T faut cependant se souvenir de I’Histoire : ¢’est tout de méme Senghor
qui, en méme temps que Césaire et £&2s_pamag, créa le concept de négritude, b
avant 1945, qui lui donna un contenu précis, racial et culturel, et qu’il ne cessa
d’enrichir,jusqu’a en faire « la pensée de ’action », la théorie de sa politique.

« La négritude est ’ensemble des valeurs de la civilisation négro-
africaine ». -Ou encore « ¢’est ’esprit de la civilisation négro-africaine »— ou
encore : « ’ensemble des valeurs non seulement des peuples d’Afrique Noire,
mais encore des minorités noires d’Amérique... » (Liberté 2).

Plus tard Senghor ajoutera :
« -Objectivement c’est cet ensemble de valeurs de civilisation.
-Subjectivement c’est la volonté active de cultiver ces valeurs »
(Libertée 3).

Projet volontariste et militant, préalable a la reconnaissance de 1’ Autre
dit Mamousse Diagne qui nous restitue la définition compléte de Senghor
« cultiver ces valeurs pour les apporter comme contribution & 1’édification de
’Universel ». Et le doyen Alassane Ndaw en tire la conclusion, « cette négritude
de Senghor, comme toute son entreprise reflexive, est adossée a ’histoire et
tendue vers ’avenir qu’elle anticipe ».

La négritude, cela fut donc d’abord un peu sa chose, il en a été tout a la
fois le héraut et ’embléme, le professeur et Iartiste.



Tl a été celui qui donnait les repéres, les parametres de la négritude ;
dans une ceuvre poétique (voyez toutes ses préfaces), dans un tableau ou un
masque, dans un spectacle ou un immeuble (6 le parallélisme asymétrique !). Il
en a développé les tentacules de livre en livre, jusqu’a lui donner la dimension
d’une idéologte.

Bref s’il est un philosophe de la négritude c’est, devant tous les autres,
Léopold Sédar Senghor. Il a fasciné ainsi toute une génération d’intellectuels
africains qui ne s’arrachérent qu’avec efforts (et parfois violence et injures :
Marcien Towa, Tidjani Serpos, Adotevi, Path¢ Diagne) a son discours de
charmeur de serpents !

Car le discours sur la négritude fut certes ’aspect le plus connu et le
plus développé de la pensée senghorienne. En dessous, en beaucoup plus discret,
plus secret, il y eut le vécu.

Le vécu de la négritude, nombreux sont ceux qui le niérent chez notre
poéte. Nombreux ceux qui I’accuscrent de ne manier que des mots et des
concepts, pour orner ou dissimuler un vécu européen.

Pourtant en vérité, il suffit d’approfondir un peu, dans ses poémesl la
démarche de I’imaginaire, le jeu des sons, les références culturelles, pour
découvrir le vécu africain de Senghor.

1l suffit de I’avoir regardé « régner » sur le Sénégal durant ces vingt
années, de I’avoir vu manipuler amis comme adversaires au gré de ses desseins
avec une habileté quasi sans défaut, pour réaliser a quel point il connaissait la
psychologie africaine, a quel point il la comprenait de P’intérieur.

Ce qui étonne un peu le profane, c’est cet écart assez énorme entre le
vécu et le discours : ¢’est le manque de passerelles, le hiatus entre I’un et I"autre.
Le discours idéalisait les caractéres des cultures africaines, ne faisant ressortir
que leurs aspects positifs. Cependant que le vécu senghorien jouait et spéculait
avec un extraordinaire réalisme sur les contradictions les plus variées, et les
instincts les plus discutables de ses compatriotes.

Senghor évolua ainsi dans les eaux angéliques d’une négritude abstraite,
comme dans les flots troubles des tractations politiques locales, avec une aisance
qui ne s’explique que par son appartenance profonde a cette civilisation
africaine dont a juste titre il se réclame.

! Voir L. Kesteloot « Comprendre les poémes de L. S. Senghor » éd. St-Paul — Paris 1987.



Remarquons cependant qu’aujourd’hui le monopole du discours sur la
négritude lui a échappé, et que par ailleurs ce concept le cede de plus en plus a
celui plus culturel d’africanité, d’identité africaine, de renaissance africaine.

Quant a la francophonie —revenons a 1’Histoire- c¢’est au départ une
initiative de Senghor, Bourguiba, H. Diori, reconnue non sans réticence dit-on
par le général de Gaulle. Pourquoi ? L’ Afrique ayant refusé I’unité confédérale
dont Senghor révait et chacun s’étant replié dans sa « chacuniere » comme disait
Hampate Ba, le regroupement par secteurs permettait de conserver un lien
organique entre chaque pays francophone.

Senghor a d’abord utilisé la francophonie pour donner un statut aux
productions littéraires africaines. La francophonie fut vraiment un cheval de
Troie qui pouvait introduire la littérature africaine dans les universités
francaises. Les chaires de francophonie a Grenoble, a Limoges, a Paris, a
Bordeaux sont les seules ou cette littérature a vraiment droit de cité aujourd’hui.
Ailleurs, cela tient a la présence, a la bonne volonté d’un professeur. S’1l s’en
va, le cours disparait | Ainsi que cela s’est produit a Aix en Provence avec le
départ de Mme Leiner, de Jean Sevry et J. P. Richard a Montpellier en littérature
africaine anglophone.

Ensuite la francophonie fut pour Senghor une plate-forme qu’il utilisa
dans un but politique. Etat « francophone », le Sénégal devint entre ses mains un
satellite certes, mais au méme titre que le Canada et la Belgique, pays
indépendants pesant davantage en pouvoir économique ; avec lesquels il se
plagait cependant sur un pied d’égalité, par un statut juridique au sein
d’organisations communes : AUPELF, ACCT, CONFEMEN, CILF, APLF, etc.

Enfin la francophonie sembla devenir son cheval de bataille des
derniéres années, dans la mesure ou a son tour le président fut utilisé par ces
instances étrangéres. Voyons les circonstances : Senghor ayant quitté ses
fonctions politiques africaines, il s’est retrouvé propulsé dans des structures
internationales comme 1’Internationale socialiste, ou hyper-frangaises comme
I’ Académie du méme nom. On lui demanda énormément de prestations de type
officiel en tant que représentant de la francophonie. Et il s’y préta avec
complaisance, car il demeure un homme de communication.

11 théorisa donc sur la francophonie a la demande rappelant a 1’occasion
son grec et son latin ; mais si on le laissait tant soit peu dévider I’écheveau de sa
quenouille a idées, le président-tisserand vous ressortait les différences entre
langues africaines agglutinantes et langues flexionnelles ; ou les Egyptiens dont
la formule sanguine est identique a celle des Sénégalais, le plain-chant qui fut



inventé par les Négro-Berbéres, etc. Et il ne fallait pas le pousser beaucoup pour
qu’il se mette a vous détailler I’accentuation d’un chant sérere. ..

X

X X

Aussi curieux que cela paraisse, Senghor ne semble jamais avoir ressenti
la Négritude et la Francophonie en termes de déchirement, ni méme
d’opposition. Et cela parait si incompréhensible a ses contemporains qu’on I’a
accusé d’assimilation, ou d’hypocrisie selon qu’on [’estimait victime du
processus d’aliénation culturelle, ou complice.

Cette espéce de convivialité donc que Senghor entretient entre ses
racines africaines et son amour de la langue frangaise, personne ne veut y croire,
créditant plutdt cet autre poéte, le Haitien Léon Laleau, qui écrivit naguere :
« Sentez-vous la souffrance d’apprivoiser avec des mots de France ce cceur qui
m’est venu du Sénégal ».

Personne ne semble s’aviser que ces vers célébres n’étaient peut-Etre
qu’un bel effet littéraire, et que le bilinguisme pouvait étre vécu dans le bonheur,
Et pourquoi pas ?

Il est vrai que les lettres africaines ont été profondément marquées par la
frustration et 1’angoisse de certains auteurs. Le trés beau roman de Cheikh
Hamidou Kane a lancé pour longtemps le théme de ’hybridité de la personnalité
noire, résultat de 1’école étrangére, de la langue, la culture étrangere.
L’agressivité et la revendication des autres écrivains de la Négritude ont fait le
reste, depuis Tirolien dont le petit enfant négre prie : « Mon Dieu je ne veux
plus aller a leur école» jusqu’a David Diop qui raille: « Mon pauvre
frére. .. piaillant et sussurant dans les salons de la condescendance ».

Sans oublier Damas qui ricane : « Ne vous ai-je pas dit qu’il fallait
parler frangais ? le frangais du Frangais ? le frangais frangais ? ».

La langue et la culture occidentales présentées comme facteurs de
déracinement, d’aliénation, ce fut des leitmotivs des poétes de la Négritude. Et
certes il fut de bon ton durant vingt ans d’insulter 1’ancien colonisateur a travers
sa langue. Il y eut une espéce de romantisme de la langue africaine refoulée,
sacrifiée au profit du frangais, que nos écrivains —parfaitement bilingues-
clamaient haut et fort. Cependant qu’ils continuérent d’écrire en frangais, méme
aprés le départ du maitre abhorré ; et aprés eux la génération suivante en fit
autant.



Cette derniére étant, elle, beaucoup plus mal a I’aise, la langue étrangere
étant moins bien assimilée et ’écrivain se trouvant en situation de diglossie
plutot que de bilinguisme !

Des écrivains « hybrides », on en rencontre beaucoup plus aujourd’hui
quil y a 20 ans et ce probléme est loin d’étre résolu puisqu’on s’obstine a
refuser tout statut culturel et scolaire aux langues nationales. La solution pour
cette catégorie d’écrivains étant évidemment d’écrire dans ces langues
splendides, et c’est d’eux que viendra leur émergence et leur restauration. C’est
Hamidou Dia, poéte, qui clot le débat 1 : « Il faut écrire dans la langue ou on est
le plus a I’aise »>.

Mais revenons a Senghor et a tous ceux qui fondérent cette littérature
africaine francophone. Mongo Beti le révolutionnaire n’avoue-t-il pas sans
complexe qu’il écrit en frangais parce qu’il aime cette langue ? et qu’il ne lui est
jamais venu 1’idée d’écrire en ewondo ? Joseph Zobel tout comme Olympe
Bhely Quénum ne sont-ils pas des stylistes francophones heureux ? — Et
pourquoi Dadié n’a-t-il pas écrit, ne fut-ce q’une pi¢ce en baoulé ? le francais lui
suffirait-il pour exprimer son humour si personnel ? — Et Tchikaya qui envoyait
promener ceux qui lui posaient ce genre de question ?

Plus prés de nous des écrivains comme Biyaoula, Sassine, Dongala,
Lopes, Tanella Boni, Monenembo, Kossi Efoui, ne sont-ils point eux aussi des
francophones heureux ? Nul ne les empéche d’écrire dans leurs langues.
D’ailleurs les exemples ne manquent pas, comme ceux de Cheikh Ndao ou
Saxiir Thiam. Ou encore les expériences de synthése comme Kourouma ou M.
M. Diabaté. Mais le méme Diabaté ne reconnaissait-il pas lui aussi qu’il
« aimait » écrire le francais ? Ken Bugul la romanciére sénégalaise fit la méme
déclaration il y a trois semaines devant un public dakarois.

Si I’on s’étonne encore de ce phénomene, il n’est que de regarder, hors
de tout contexte colonial ou de contrainte culturelle, I’attitude d’un romancier
comme Julien Green (américain) qui écrit ses romans en frangais et les traduit
ensuite en anglais ! Ou encore du poéte libanais mais francophone Khalil
Gibran. Ou de Karen Blixen, la danoise, qui écrivit toute son ceuvre en anglais.
Ou enfin de I’algérien Kateb Yacine dont on n’a jamais compris pourquoi il
n’était pas passé a P’arabe avec 1'Indépendance de son pays et 1’arabisation
culturelle qui s’en suivit, Tahar Bekri écrit en arabe et en frangais, Kundera écrit
en Tchéque et en frangais.

2 Hamidou Dia : Poésie et engagement — éd. ACORA — Paris 2003.



Force nous est donc de reconnaitre qu’il doit étre possible
« d’apprivoiser avec des mots de France ce cceur qui m’est venu du Sénégal » ou
d’ailleurs. Et que, plus généralement, un écrivain bilingue peut parfaitement
s’éprendre d’une langue non-maternelle, et préférer s’exprimer dans cet idiéme.

Le cas de Senghor parait donc moins exceptionnel si on ’entoure
d’autres exemples pris sous d’autres latitudes. Car enfin pourquoi seul le pocte
négre devrait-il rester prisonnier de sa seule langue d’origine ? S’il revendique la
liberté, c’est aussi celle d’écrire dans la langue de son choix. Car n’est-ce pas
une position idéologique que d’exiger que les écrivains d’un pays soient fixés
dans la langue de ce pays ? Sans doute est-ce en général la norme. Et si cette
norme n’est plus respectée il y a 1a un probléme de politique culturelle qui doit
étre résolu a d’autres niveaux (édition, public, enseignement, statut juridique des
langues).

Cependant sur le plan individuel ne faut-il point garantir pour chacun
cette liberté essentielle de pouvoir employer la langue de son choix lorsque on a
la chance d’en posséder plus d’une ?

Je dis bien la chance. Parler plusieurs langues ne peut pas étre considéré
comme une aliénation, une mutilation ; ¢’est un immense bénéfice et il faudrait
peut-étre qu’on le reconnaisse aujourd’hui.

X

X X

Et c’est 1a qu'on s’apercevra qu’au fait Senghor n’a jamais dit autre
chose ; que son amour de la langue sérére : « qui chante sur trois tons, tissée

d’homéotéleutes et d’allitérations de douces implosives coupées de coups de
glotte comme de navette » a coexisté avec son attachement a la langue de Peguy
et Claudel, en bonne intelligence.

Son discours assez redondant sur la francophonie n’était en réalité qu’un
transfert politique a partir d’un fait linguistique, accepté depuis qu’il a choisi de
préparer I’agrégation de grammaire. Peut-on embrasser plus complétement une
langue qu’en devenant de par ses études, spécialiste de cette langue ? professeur
de cette langue ? et enfin poéte dans cette langue ? C’est donc a partir de cet
accord intime et ancien, que Senghor par un processus logique défend et illustre
le frangais comme il a défendu et illustré la négritude.

Car le frangais c’est aussi sa chose. Car dans cette langue il peut tailler
la matiére fluide de ses poémes, la forme souple de ses pensées, les mille
nuances de ses sensations. Il en fait son instrument docile, mots de France



apprivoisés par le poéte et non plus apprivoisant son cceur, ce qui est une encore
fagon de conquérir, de s’emparer de.

Ici c’est le poéte qui est le conquérant, et cette langue obéissante a son
vouloir est désormais son trophée pris sur I’adversaire le colonisateur, toujours
assez surpris de voir ces étrangers, ces négres, ces arabes, s’exprimer dans sa
langue avec tant de subtilité ; toujours étonné, flatté, et irrité a la fois, car il sent
bien obscurément quelque part qu’on lui a volé, a son tour, un bien rare et
intime, qu’il pensait étre, lui et les siens, seuls a posséder.

Du reste l’attitude des Francais devant les productions littéraires
francophones est encore souvent ambigué, légérement méprisante, car n’est-ce
pas «il n’est bon bec que de Paris » comme le rappelait narquoisement le
Malien Diabaté, cité plus haut.

Mais cela n’empéche pas les littératures francophones de se renforcer, et
de s’écarter de plus en plus de la « Métropole ». On ne songe plus aujourd’hui &
intégrer dans la littérature frangaise une Canadienne comme Anne Hebert, une
Africaine comme Aminata Sow Fall, ou encore Maryse Condé 1’ Antillaise. On
reconnait les différences considérables des cultures d’origine. On accepte
qu’elles déterminent —profondément- les productions littéraires, et que la langue
utilisée ne suffit plus a les assimiler, a les intégrer dans le giron européen.

Tout ceci n’était guére évident en 1960.

C’est le travail de la notion de francophonie, outil de récupération pour
le Centre, outil de distanciation pour la périphérie. Mais ¢’est un mouvement
analogue 2 celui des galaxies en expansion, les planetes s’éloignent
inexorablement du centre, et personne ne pourra les y faire revenir.

Que deviendront la Négritude et la Francophonie au XX siécle ?
Senghor et Alioune Diop répondraient certes: présentes au rendez-vous du
donner et du recevoir.

Nous ajouterions qu’elles auraient intérét a s’épauler plutdt qu’a se
combattre, sous peine de se voir dévorées toutes les deux par la civilisation
anglo-saxonne demain, ...et sino-japonaise aprés demain. Le dialogue des
cultures n’étant possible qu’a partir du respect, mieux, de la reconnaissance
mutuelle. S’il est vrai que « nous aurons tous, rigoureusement le méme avenir »
(L aventure ambigué, de Cheikh Hamidou Kane).

X



