—

Lilyan Kesteloot
Directeur de Recherches
IFAN - UCAD

POUVOIR ET IDENTITE : LE CHEF ET SES A TTRIBUTS
DANS L’EPOPEE AFRICAINE

A quoi reconnait-on un chet de clan, un prince, ou un roi, bref le dirigeant d’une
entité sociale ou politique dans les textes ¢piques négro-africains ?

En parcourant plusieurs €popees nous nous attacherons a identifier cette fonction
souveraine en vérifiant les ¢léments qui la constituent. Structure réguliére du pouvoir mais
modulée de fagon variable pour privilégier 'unE ou I’autre dimension.

La caractéristique la plus fréquente du pouvoir africain est sa dimension sacrée.
Nous avons, dans des études préce’dentes' largement illustré le pouvoir des rois de 1’épopée
soudanaise s’appuyant sur la force occulte soit directement, soit indirectement par I’entremise
des marabouts.

Nous avons également évoqué cette distinction entre rois sacrés et rois divins,
phénoméne signalé par Claude Tardits?, G. Hugon®, M. Palau-Marti* et E. de Surgy’, entre
autres. Cet aspect de roi-divin provenant plus spécifiquement de la royaut¢ pharaonique
comme I’avait remarqué Ferran Iniesta ? le tres estimable professeur espagnol qui participa au
Colloque Cheikh Anta Diop de 1995.

Roi-dieu, roi-divin, cet aspect ressort particulicrement de ’étude de Albert
Ouedraogo sur les chants de funérailles Mossi. Ce dernier analyse avec finesse cette royauté
« naam» qui est d’essence divine, et c’est la raison pour laquelle de nombreux interdits
frappent la personne dans laquelle elle sinvestit »°.

En effet ce roi qu’on ne peut pas regarder dans les yeux, a qui on ne peut pas parler
directement, qu’on ne peut pas toucher, devant qui on est cens¢ se prosterner par terre, incline
a penser « qu’il existe de nombreuses affinités entre la divinité et le naam, entre Weinde-
naaba (Dieu) et le Moog-naaba (’empereur) ».

Et lorsque le chanteur chante :

« La mort ne craint pas Dieu

N’est-ce pas le roi de Larlé que je pleure ?
il assimile bien I’'un a "autre.

Le roi comme Dieu étant censé étre parfait, sa puissance est sans limite ; il est
nécessaire & sa société au point que, sans lui on craint le chaos ; il est responsable des
intempéries et des sécheresses, comme il I"est d’une bonne pluviométrie et de la fertilité des
femmes  toutes les mesures qu’il prend sont considérées comme voulues par Dieu’.

Ce respect religieux dont jouit le Moog-naaba est cependant compensé par un
CONLTE-POUVoir séricux. .. mais manipulable : celui des ancétres. On ne peut s’empécher de
penser que ces ancétres sont des défunts, foreement, et que pour interpréter leur avis ou leurs
sanctions, il faut un humain, ¢’est-a-dire un sujet du Moog-naaba.

" AMythe, religion et pouvoir dans les épopées du groupe Mande - Séminaire de Amicns, mars 2004,
In Chefs et rois sacrés (1990) Systeme de pensée en Alrigue noire, cahier 10, Paris.
Yn Le pouvair en Afrique Noire (1986) Unesco, Paris.
M. Palau-Marti (1993). Société et religion au I3énin, Maisonncuve ¢t Larose, Paris.
" De Surgy - (1990) in Chefs et rois sacrés, ident,
“ A, Oucdraogo (1990) Poctique des chants de funérailles de chefs en pays moaga, these de doctorat, inédit,
L.imogces. :
1bid.




Avcee les risques que cela comporte...

Cette connexion entre le roi et la divinité, est renforcée par la magie et les féticheurs
a son service, et qui controlent surtout les dieux secondaires. Mais la comme ailleurs, le
pouvoir qui passe par le féticheur ou le marabout peut étre dévié, voire contrecarré, et dépend
cette fois soit de la puissance effective de I'homme de Part, soit de sa loyauté. Dans certains
cas, lorsque les féticheurs sont pour la plupart issus des populations dominées par des guerres
antérieures, ils peuvent faire jouer les divinités locales contre le Pouvoir central qui les a
« colonisés ». Plus cfficace sans doute que celui des ancétres, doit étre le contrdle des
magiciens (yoyoose) du pays des Hommes Integres.

Le roi divin se reconnait donc a toutes ces qualités, mais surtout aux restrictions et
obligations que sa charge lui impose. Il est plus que les autres, soumis aux diktats de la
tradition : sa liberté en est singuliérement restreinte. Son pouvoir quasi absolu ne I'autorise
pas 4 enfreindre les usages et les rites de la tradition. 11 ne peut ni se déplacer ni épouser ni se
confier a qui il veut. Il est littéralement prisonnier de son entourage, au point méme de ne
pouvoir plus sortir de I’enceinte du palais. Les rois mossi, comme les anciens mansa du Mali
ou I’Oba du Bénin, ne pouvaient ni se promener au dehors ou visiter des amis, ni manger ou
boire ou fumer en public. Ainsi que ’explique Palau-Marti

« les rites et les cérémonies, les objets du roi, les étapes de son régne, les gestes de la
vie de tous les jours sont empreints de signification...ils expriment I'idée du Roi» (0. ¢. p.
94). « En fait (dit-il encore) le roi est un mythe vivant, incarné ...les deux aspects que le
personnage royal comporte (le roi-divin et le roi-homme) forment une opposition que le
mythe tend a dépasser. La présence du roi permet au monde de progresser —I’ordre dominant
I’anarchie et le chaos- le roi intégre, concilie et assume les contraires...Le roi trait d’union
entre deux mondes, nous conduit tout naturellement dans le domaine de la Religion » (0. ¢.
100, 102).

Cette analyse de Palau-Marti nous permet de mieux distinguer les identités du roi-
dicu et du roi sacré. Ils n’ont pas le méme statut.

Et cette différence nous permet de saisir —peut-€tre- pourquoi les épopées que nous
connaissons sont plutdt consacrées aux rois sacrés. On peut se demander pourquoi en effet,
puisque ces derniers sont aussi reliés aux divinités, qu’elles soient totémiques et personnelles,
comme Soundiata, ou bien dynastiques comme les rois wolof ¢t bambara.

. On se rappelle que les rois de notre Afrique soudanaise eurent des parcours tres
agités, et pour la plupart conquirent leur trone au bout de leur sabre. Ce furent des rois
guerriers. Leur 1¢gitimité était a défendre, et leur territoire ¢galement,

Cette retraite obligée des rois-dieux, celte soumission totale a la tradition et les
contraintes qui les séparaient de leurs sujets, ne furent pas imposées aux Damels ou aux Fama
maliens. Ces derniers mangeaient, buvaient et se battaient aux cotés de leurs 7ieddo ou leurs
Tondyon. lls ne jouissaient pas du méme respect que les rois Mossi.

Nous voyons cela dans les défis que certains héros (Silamaka, les 3 Amadou, Samba
Gueladio, Boubou Ardo) lancent a leurs souverains. Au ton goguenard des Tondyons ou des
griots s adressant a Da Monzon de Ségou

De meme ils ne sont pas censes ctre parfaits. Les épopées les montrent jaloux,
impulsifs, cruels, concupiscents, sans que cela souleve de scandale dans la société peule,
mandingue ou wolol.

I faut viaiment qu'il exagere au-dela de toute mesure pour que le roi Daw Demba
Fall qui violait toutes les vierges du royaume, soit réprouvé par ses notables en un geste



symbolique : ils lui tournérent le dos, ct il dut quitter le pays. Tandis que lc roi Mossi se
départissant d’un comportement empreint de dignité sévére, €tait mis a mort.

En réalité le roi-dieu reléve du mythe, comme le remarque Palau-Marti, et ce mythe
conduit 4 la religion dont il sera le socle, le médium indispensable entre les deux mondes.

Le roi sacré, bien que désigné, ou testé, par un rite d’intronisation, n’est pas essentiel
a la religion locale ou nationale. 11 est sacré a posteriori, on peut le remplacer par un coup
d’état. On assiste a des coups d’état dans les épopées bambara, peules et wolof. Tandis que les
royautés mossi et yoruba se sont poursuivies sous le régime colonial sans interruption, et
durent encore.

La royauté sacrée reléve donc plutdt de I’épopée. Car I’épopée adore les guerres, et
pour ces rois la guerre « est le jeu des hommes ». On attend d’eux d’abord qu’ils défendent
leur pays. Ce sont eux qui constitueront les premiéres armées réguliéres dans les royaumes
soudanais. L’épopée a besoin de conflits, d’exploits, bref d’actions ! Les régnes de ces rois
sont remplis de conflits et d’exploits, accomplis soit par eux-mémes, soit par leurs héros, soit
par leurs adversaires.

On comprend micux pourquoi, les rois mossi ou yoruba n’ont pas généré de récits
épiques, bien qu’ils eussent connu des guerres et soient dotés de griots. Ils relévent du
numineux et du religieux plus que de I’histoire.

On comprend aussi pourquoi, si Ndiadiane Ndiaye engendre un mythe qui fonde la
royauté wolof, les épopées se feront sur le nom de ses successeurs.

De méme que le récit fondant la royauté soninké du Wagadou est un mythe il
I'histoire de Yenenga est également un mythe qui fonde la royauté mossi. Cette distance -pas
immédiatement perceptible- entre ces deux types de pouvoir africain, nous permet également
de distinguer les identités de ces rois, afin de nuancer le sujet de notre étude.

L’identite du roi-dieu sera donce, de par son statut, marquée par un code de conduite
(rés strict et controlé, et ce quelque soit sa personnalité véritable. [1'y a un modele du roi-divin
auquel il doit s¢ conformer, et il ne peut y déroger sans risquer sa vie.

Nous ne sommes pas d’accord ici avee Claude Tardits® selon qui il n’y aurait pas de
roi-divin en Altique, contrairement a hypothese de Frazer qui avait (avant tout le monde)
rapproché des pharaons les pouvoirs des rois shilluk, dinka et buganda ; en effet ces derniers
avaient d autres caractéristiques des pharaons, comme la mise @ mort en cas de vieillesse ou
de maladie grave, et aussi cc rite funcraire specifique @ le prélevement de la machoire
inféricure. detentiice de 7« ame » royale qui ctait enterrée dans un endroit caché et different
du corps meme

Nous estimons que Frazer avait la des arguments valables. Et que d’autre part les
royautes mossi of yoruba sont celles ausst de type pharaonique Cartry et Luc de Heuseh”
signalent de leur cote que le régicide existe dans la socicte mossi, et pas seulement en cas
dinfraction grave, mais « pour sénescence ». Que le roi mossi régit la marche du soleil, qu'il
est le centre dynamique du monde. Que son pouvoir absolu et le respect qui I'entourent sont
diis non a la crainte qu’il inspire de par son caractére ou ses armes, mais au danger en soi qu’il
constitue, du lait de sa nature surhumaine, et qu’il pourrait vous tuer d’un regard ou d’un
geste. « Son pouvoir est d’ordre transcendant » comme le dit encore de Heusch, a propos du
roi des Mongo (Congo central).

[identité des Damel ou des rois mandingues est sacrée, certes, puisqu’ils «ont
I’obligation d’agir pour que la population et le bétail dont elle vit soient féconds, pour que les

Y Chefs et rois sacres, 0. .
” Chels et rois saciés, o. ¢. p. 176.




terres arrosées gardent leur fertilité et que soit ¢cartée la famine ». Mais, ajoute notre
ethnologue « ils remplissent ces obligations par des recours. ..a des actes instrumentaux, qu’ils
soient magiques ou religieux, et I’échec, quel que soit ’dge du roi, peut entrainer son
élimination »'°.

Cet aspect sacré est donc d’une autre espece que celui du roi-divin, le roi sacré doit
se trouver en accord avec les forces surnaturelles, il ne leur commande pas, il n’en fait
pas partie, il n’est pas «le centre dynamique du monde ». Pour reprendre le vocabulaire
mandingue le roi sacré (Fama) posséde la Fanga, la force militaire, tandis que les anciens
mansa avaicnt lec kumanimara ou le Naam comme le roi mossi.

On peut introduire ici la distinction que Bassirou Dieng fait entre Lamane (chef de
terre ou chef du terroir, pacifique et mystique) et Simbon (chasseur, violent et conquérant)
I’un ayant succédé a Pautre dans les états sahéliens. Peut-on assimiler le roi-divin type mossi
ou le Oba yoruba aux bons lamanes wolof ou séréres ? Son pouvoir excéde de trés loin celui
de ces chefs-paysans dont le réle ¢était essenticllement religicux et pour des communautés
restremtes.

En revanche, le Simbon peut fort bien se trouver a Porigine des rois-sacrés de type
Damel ou Frama, dans des états guerriers et des socictés fEodales a castes.

Leur 10le politique est aussi beaucoup plus accentué. Comme je Iai dit plus haut, on
leur demande surtout de défendre leur territoire contre les razzias des rois voisins. Ou d’en
conquerir d’autres

Entourcs de flatteurs ces rois cedent volontiers aux provocations des griots, ¢l
peuvent mettre le pays a feu et a sang. Il sullit de considérer la guerre des Guedj dans
I’épopée du Kajoor, ou la rivalité meurtriere de Samba Gueladio et de son oncle pour la qucte
du pouvoir, dans I'cpopée peule denianke.

Cest ici sans doute qu'il convient de rappeler avee Frangois Suard que dans les
Gpopées « il existe un lien essenticl entre le héros et la transgression ». C’est que la
transgression est justement un signe de pouvorr, que sculs les princes et les héros peuvent se
permettre Le roi peut donner, reprendie, gracier, tuer @« de nous a toi il n’y a pas de
jugement » dit-on dans I'épopee bambara: Comme un écho résonne ce proverbe haoussa. « [.e
chef a des semelles de fer, st tu le défies il Ucerase ».

Le Neuur (wolof), la Iunga (mandingue), le Lam (peul) ne se partagent pas. « L¢
pouvoir ¢’est pour un scul » dit encore I'¢popee bambara.

Si bien que ce « droit » de transgression et de violence font partie de Iidentit¢ des
rois et des héros. Le plus bel exemple est donné dans la geste de Garba Mama. Ecoutons
Ousmane Tandina © « Ce roi (haoussa) a amassé a lui seul un gros capital de mérites, richesses
et conquétes. On ne vint pas a lui en marchant, on se met a quatre pattes »'!. De plus il a 49
CPOUSCS.

Or trois chevaliers —les 3 Amadou- n’hésitent pas a le défier, en des affronts
sanglants contre son courage, sa dignité et sa virilité. Ces héros « cherchent le malheur ».
C’est la méme expression qu’on retrouve dans I’épopée de Djonkoloni : Silamaghan proclame
aussi qu’il « n’aime que le malheur » lorsqu’il vient provoquer Da Monzon.

Et Garba Mama comme Da Monzon, aura la sagesse de s’associer les 3
énergumenes, qui deviendront les meilleurs défenseurs du royaume.

Ousmane y voit un magnifique exemple des trois fonctions de Dumézil. Belle
démonstration.

19 De Heusch, o. c.
'O, Tandina.-Actes du Colloque du Reare, Mcdiévales 33, Amicns 2004,




Mais on peut y distinguer également le tres humain bon sens d’un chef qui jouc au
roi-divin (au point de faire ramper ses visiteurs) mais sait fort bien qu’il ne I’est que par ses
propres abus de pouvoir, et la couardise de ses courtisans.

A transgresseur, transgresseur triplé, et tout rentre dans I’ordre.
X

X X

Il n’empéche que, roi-sacré ou roi-divin, la notion de pouvoir en Afrique s’appuie
sur une conception bien fournie en données magiques et surnaturelles ; elle manipule des
pratiques occultes, mais refeére aussi a la religion profonde, aux grands mythes cosmogoniques
des populations concernées.

Il est done probable et méme normal que les pouvoirs politiques d’aujourd’hui
cherchent a utiliser cette conception ; et que par ailleurs les peuples en question s’attendent &
ce que les mémes fonctions (religicuse, guerricre, nourriciére) soient assumées par ccs
nouveaux chefs.

Or dans nos républiques post-coloniales aux constitutions calquées sur celles
d’Europe, ou 'on est cens¢ choisir un chef par voie d’élections, ou chaque individu a une
voix quels que soient son ethnie et son lighage, sa caste ou son sexe, la 1égitimité du chef n'a
rien d’¢vident On s’en apercevra vite. Dans plusicurs Ftats modernes on remarque que les
Slections méme libres. et la victoire d'une majorité, ne réglent rien (Burundi, Rwanda, Tchad,
Nigeria, Centie Afiique, Congo-Brazza, Togo). Le sentiment populaire de la légitimite du
pouvoir ne depend pas de la quantit¢ des ¢lecteurs mais de leur qualité.

Comme le remarque Alpha Konare, Ie pouvoir traditionnel, le plus influent, continue
de travailler dans F'ombre, et le pouvoir contemporain, le plus en vue, est subi (Unesco, 0.¢.)
[t ce d’autant plus que « le pouvoir actuel n’est pas organis¢ en fonction des besoins de ln
population Il n’a pas épousé le pays réel Il ne respecte méme pas les lois et les institutions
qu’il proclame » L.e pouvoir moderne est donc ressenti comme « étranger » dans sa structure
comme dans son mode de désignation.

Aussi pour s'imposer ct sc maintenir, les dirigeants d’aujourd’hui eurent
fréquemment recours au sacré, a I’occulte comme au religieux, a I’instar des rois anciens ; ct
cet appel du sacré a la rescousse du politique leur assura sans doute un répit de plusieurs
décennies. 1.es rites et sacrifices de chefs comme Houphouet Boigny, Eyadéma ou Mobutu
par exemple, étaient connus de tous, et expliquent en partie la relative patience sinon passivité
des peuples qui les supportérent jusqu’a leur mort ou presque. Patience issue de la crainte et
de Pintimidation devant ces pouvoirs surnaturels supposés ?

« D ailleurs, cette croyance est si fortement enracinée que méme ceux qui organisent des coups

d’Etat, vont consulter devins ct visionnaires sur les chances de succes de leur entreprise » (Georges
Hagan, Uncsco, 0.c.).

Opinion confirmée par P. Geschiere dans Sorcellerie et politique (1995).

Au début des indépendances, les présidents modernes furent considérés d’abord
comme les substituts des gouverneurs coloniaux. Puis petit a petit on les appela Fama, Damel,
Bour, Almamy ou Lamido, titres des anciens rois, par analogie avec des attitudes de type
monarchique.

Ne s’attendant point a des pouvoirs démocratiques —au sens actuel du terme-, car
n’en ayant jamais connu, les peuples concernés laissérent s’installer les partis uniques, les




inégalités sociales grandissantes, la confiscation du pouvoir par une¢ oligarchic dc
fonctionnaires, qui s¢ mua rapidement en véritable « cour » dont le président était le roi qu’on
ne contredisait plus. Le griotisme devint la régle et la critique, subversion.

Les peuples africains supporterent ainsi un nombre considérable d’abus et d’entorses
a leurs droits vu que « le chef peut se permettie d’abuser » et « que le roi n’a pas d’amis ».
Les proverbes traditionnels cautionnerent longtemps des comportements (ue dénongaient
cependant les intellectuels non benéticiaires du systeme.,

Mais dans les sociétés a passé feodal, le seuil de tolérance est plus élevé que dans les
sociétés claniques Cgalitaires, a fortiori des républiques européennes. Voila sans doute
pourquoi les peuples d”Afrique centrale furent plus « remuants » que ceux des Etats soudansis
et apparentes.

De leur coté les gouvernants curent tendance a se prendre assez rapidement pour des
rois traditionnels, usant méme parfois de leurs insignes, ct instaurant par des moyens divers
une durce indetenminée a leur regne ressenti désormais comme un patrimoine (dynastique 7)
et défendu par une force (armeée)

Les clections dans ce contexte devinrent caricatures et I’alternance démocratique un
leurre, ¢t ce méme dans les gouvernements dits « socialistes ». Les partis uniques d’abord,
puis les coups d’¢lat militaires ont accentué cette conception de « pouvoir & vie » qui €tait
bien celle des rois de nagucre.

Ce n’est que depuis plus ou moins 15 ans, avec notamment le discours de Mitterrand
a La Baule, que le probléeme de la démocratie revint sur le devant de la scéne.

Plus généralement, 'appauvrissement des peuples depuis la dévaluation,
I'accroissement des « fractures sociales » et des revendications syndicales dans les villes, vont
s conjuguer avee les pressions récentes des bailleurs de fonds (F.M.L), des Démocraties du
Nord (France, Allemagne, Suéde, USA), de I’information élargie (presse, télé, radios libres) et
aussi dans une certaine mesure de I'alphabétisation et de I’éducation populaire rurale que les
gouvernements en faillite abandonnent aux ONG. tous ces facteurs « travaillent » les sociétés
africaines.

Et tous ces facteurs provoquent soit de rares et fragiles modifications dans les
pouvoirs africains : Mali, Bénin, Niger, et tout récemment Nigeria ; soit des tensions qui
dégénérent en guerres civiles ou tribales (Sierra Léone, Bissao, les 2 Congo, Rwanda,
Somalie, Liberia) ; soit encore la restauration du pouvoir ancien auquel on fait place par de
savants compromis : Ouganda, Burkina, Lesotho, voire Ghana ou Afrique du Sud autant de
pays ol le pouvoir séculier s’appuie sur, ou ménage grandement les chefs traditionnels.
Retrouvant ainsi par ces alliances la dimension sacrée du pouvoir qui lui échappait.

Remarquons que les Etats du vieux Mandé résistent encore a la désagrégation. Peut-
étre parce que leur structure pré-coloniale était plus solide. Peut-étre aussi parce que I'Islam
est un facteur d’unité lorsqu’il est majoritaire et c’est le cas au Sénégal, Guinée, Mali, Niger,
Gambie. Et I’Islam renforce a son tour, par son sacré propre, le pouvoir en place. Pour
combien de temps ? nul ne sait le dire.

Le vrai probléme étant que du roi ancien on voulait seulement qu’il préserve les
coutumes et assure la pluie, gage de fertilité. Sa légitimité était au départ. Une fois reconnu il
P’était pour longtemps sans qu’il lui soit nécessaire de faire plus et autrement que S€S
prédécesseurs. La fonction était claire et définitive, et les peuples étaient satisfaits si le
souverain se montrait ni cruel ni trop injuste, ni trop belliqueux. Le bon roi était le roi
tranquille en somme. S’il était de surcroit riche et généreux, on n’en demandait pas plus.




Tandis qu’aujourd’hui les peuples attendent du chef qu’il «¢solve leur difficult¢ de
vivre, qu’il leur donne du travail, de I'eau potable, de Iinstruction, des soins de santé, du
confort, bref un projet de société meilleure

Cest peut-&tre ainsi, sous la pression de revendications de plus en plus précises, ¢t
des critiques assorties, que la notion de pouvoir pourra petit a petit se modifier en Afrique
Car aussi longtemps que persistera la coneeption traditionnelle, révolutions et coups d’Ftat
seront inutiles . ils ne feront que mettre dans la marigot un crocodile a la place d’un autie
crocodile !

BIBLIOGRAPHIE

- ). F Bayart — L lat en Afrique — Karthala, Paris, 1988.
- Y. T. Cissé — La grande geste du Mali — Karthala, Paris 1988
- La gloire du Mali — Karthala, 199

- J Cervello — La monarchie pharaonique fut-elle une royauté divine africaine -
Colloque Ch.A.Diop — Dakar 1995.

_ Collectif - Le pouvoir en Afrique noire — articles de Pathé Diagne, Georges Hagan,
Alpha Konare, Unesco, Paris, 1986.

- Collectif — Chefs et rois sacrés — revue Systemes de pensée en Afrique Noire —
articles de Tardits, De Heusch, etc. — CNRS, Paris, 1987,

- B. Dieng — L 'épopée du Kajoor — CAEC-AIF, Dakar 19

- P. Geschiere — Sorcellerie et politique en Afrique — Karthala, Paris 1995.

- F. Iniesta — Le double faucon en Afrique, royauté et pouvoir d’Ltat dans les temps
classiques — Colloque Ch. A. Diop — Dakar 1995.

- L. Kesteloot et B. Dieng — Les épopées d’Afrique Noire — Karthala, Paris, 1997.

- O. Tandina — La structure tripartite de Dumézil dans le récit épique de Garba
Mama — Les trois vantardises des trois Amadou — revue Médiévales
33, Amicns 2004.

- A. Ouédraogo — Poétique des chants de funérailles en pays Moago — These de
doctorat — Limoges 1986, incdit.

- M. Palau-Marti — Société et religion au Bénin — éd. Maisonneuve et Larose, 1993.

.

~E A MevdFme — A\M@«—ﬂ(& MW—M/@JM Wiiwersdd

\Voweers /. i




