]
=l
Lilyan Kesteloot Congres Rencesvals
[FAN/CAD Poitiers Aott 2000

Université de Dakar
o b>) 7 4 @ o
/\’je{_, F ( GURE d,w RO I DANS LES EPOPiZES D'AFRIQUE NOIRE

Sounjara Magan Konaté

Master and Warrior Master

O Sorcerer seizing sorcerer

The answerer-of-needs 0

(Y erncen — 5“'}(]“-‘59-7
Le pouvoir a de tout temps polarisé I'imaginaire, et sa répercussion sur la littérature fut

magnifiquement illustrée en son temps par les travaux de Georges Dumézil¥ Dans ses 3 tomes
de Mythe et épopée, rappelons que Dumézil a développé tout a loisir les multiples expressions
du pouvoir doté des fonctions religieuse, guerriére et nourriciére, et ce a travers les épopées
indo-européennes, depuis les Nartes jusqu'au Mahabarata, des Greco-Latins aux Germains et
Scandinaves.

Le mythe du chef qui se dégageait de cette étude monumentale, référant aux religions
et aux sociétés concernées tout autant qu'a leurs projections littéraires, s'ornait tantdt de la
justice de Zeus, tant6t des foudres de Jupiter, ou d'Odon dans son nordique Wallala, et tantot
des mysteres de I'hindou Arjuna ; rarement des trois a la fois.

Nous ne prétendons pas offrir un éventail aussi large ni aussi approfondi dans cette
premiére approche du mythe du chef dans les épopées orales d'Afrique noire, qui sont le genre
majeur de cette littérature. Mais nous tenterons d'en cerner les contours, d'en isoler les
¢léments constitutifs, et partant, d'en dégager une conception du pouvoir qui s'exprimerait
jusque dans la politique contemporaine.

Et tout d'abord écartons cet autre mythe colonial du roi négre qui ne fut qu'une piétre
caricature sous le regard mal informé de I'occupant étranger : le bouffon vétu d'une veste
militaire et d'une jupette en raphia, un osselet en travers le nez, signifiait l'imitation ridicule et

le "cannibalisme tenace" comme le disait Césaire. Ce mythe-1a était mort depuis les premiers
travaux ethnologiques et historiques sérieux (Leiris, Griaule, Delafosse, Monteil, Vansina,
Rattray, Wilson, Jacob, Busia) et ce bien avant les Indépendances.

En revanche a travers mythes et textes épiques de ce continent, se dessine de fagon
récurrente la grande figure du chef africain, que ce soit sous sa forme féodale dans les
royaumes de savane, ou sous sa forme clanique dans les royaumes de foréts.

Les Mansa mandingues, les Almamy peuls, les Mwami Tutsi, ou les rois Akan,
Yoruba, le Mohro Naaba, le Nkumu Mongo appartiennent certes a des aires culturelles tres
différentes. Différents aussi sont leurs signes distinctifs : coiffures, costumes, régalia ; et il
serait impossible d'en dresser un portrait type a la maniére des souverains d'Europe ; avec
couronne, manteau de pourpre ou d'hermine, sceptre, trone. Les rois d'Afrique connaissent

aussi ces apparats, mais nombre d'entre eux sont plus discrets, et parfois trés peu distincts de
leurs sujets, du moins dans leur costume.

* Myt o o @ LA An Gl o 1 sk Fos
C ST -~ W/L&M agéy&www,

-—



Mais que ce soit dans le faste ou dans la simplicité, ils ont tous semble-t-il un
caractére sacré qu'ils obtiennent par héritage, initiation ou intrénisation ; caractére qui avec la  ~
charge du pouvoir, leur confére une fonction religieuse qui sera le fondement de leur autoritg. Q

Si I'on interroge les épopées ouest-africaines, les traces de cette royauté sacrée sont
parfois subtiles. Elle se concrétise le plus souvent par un mythe d'origine ou se condensent des
forces surnaturelles et de sources parfois diverses.

Ainsi si I'on prend I'épopée de Soundiata, a la puissance animiste des chasseurs
"simbon" se joint l'influence mystique de Bilal le premier muezzin de Mahomet. Le tout sera
renforcé par l'apport plus proche et plus intime, car totémique, de la mére-buffle Sogolon.
El Hadj Omar Tall, le roi toucouleur, est inspiré par I'ange de Mahomet et protégé par
son serpent personnel, dans la geste qui le chante.
Biton Koulibaly roi héros de I'épopée de Ségou, est, lui, carrément adopté par Faro le
dieu du Fleuve Niger et grand dieu de la cosmogonie bambara. \.Qgt&ak Fc,umobz, pore
Mambakoto Sané, fondateur du royaume de Gabou, est, selon I'épopée,Xle dragon local
Nikinanka, mais "annoncé" par un voyant marabout.
Le plus ancien mythe soudanais raconte que I'émigrant Dinga fit un pacte de sang avec

le dieu du pays, le serpent Bida, pour instaurer le régne de sa dynastie au Wagadou.

Ces mythes pour littéraires qu'ils soient,référent, chacun a leur maniére, & des cultes :
réels déja bien décrits par Youssouf Cissé, dont le séminaire des Hautes Etudes sur les aiwcitns
soudanais révélait la complexité des rituels auxquels les chefs traditionnels de ces régions
devaient se soumettre ; et comment cette fonction souveraine était associée a une série
impressionnante d'interdits et d'obligations, ainsi qu'a une réclusion quasi définitive'.

Avec le temps et I'extension de la chefferie en royaume, cette derniére clause fut levée,
mais le reste demeura, comme demeura la fonction religieuse du souverain garant de la pluie,
de la fécondité des récoltes et de celle de ses sujets, Au point qu'en cas d'infirmité du roi, il -
était destitué. &WW v e’ \2)

Si I'on se tourne vers les Damel des épopées wolof (15°-19° siécle) on retrouve cette
meéme fonction religieuse attachée a la royauté, avec les mémes prérogatives et obligations
lices a la fonction nourriciére. Et on apprend que dans la réalité ils furent diiment élus en
fonction de critéres mystiques et selon un rituel d'intrdnisation rigoureux. Le mythe de
fondation de la dynastie est d'ailleurs Iui aussi parsemé de gestes symboliques : Ndiadiane
Ndiaye 1 roi fondateur séjourne dans le fleuve, arbitre les conflits des pécheurs, partage les
poissons, et est qualifié d""extraordinaire" par le roi-devin du Saloum. '

Enfin méme des rois présentés comme calamiteux, comme Soumangourou Kanté
(Soussou) ou Salmon Faye (Sérére Saloum) ne sont pas moins accrédités par des forces
magiques et des génies protecteurs qui les rendent redoutables.

X X X

' Voir aussi Le pouvoir en Afvique — collectif — éd. Unesco. \94¢




Rois sacrés ou rois divins ? La distinction en effet, que souligne I'anthropologue
Claude Tardits?, est pertinente, et enquéte cette fois sur le fonctionnement réel du pouvoir
africain.

Nos rois de I'Ouest africain sont certes les médiums privilégiés entre leurs peuples et
les forces de la nature que régissent les dieux. Cependant, bien que "en contact" avec le divin,
ils n'en sont pas les prétres, et ils n 'en sont pas les représentants.

Mais déja cette distinction est moins sire avec les rois Mossi ou encore ceux des
royaumes de la Cote : Dahomey, Ewe, Akan. L'analyse de Albert de Surgy est, sur ce point,
impressionnante’. On y voit le personnage du chef s'engloutir dans la fonction religieuse et les
obligations  afférenfigau point que son pouvoir devient plus symbolique que réel, et "plus
efficace mort que vivant" ; cette formule évoquant la mise a mort rituelle effective ou simulée,
chez presque tous les rois de statut analogue (Nyori, Junkun, Shilluk).

Voici un phénomeéne totalement absent des royautés simplement "sacrées" !

Mais si I'on aborde les épopées du Rwanda ou les rois, d'abord mythiques comme
Kigwa et Gihanga, puis historiques comme Ruganzu Bwinba et Ruganzu Ndori, sont
principaux héros de la plupart des récits, on remarque d'autres traits d'une fonction religieuse
qui place le roi hors des normes sociales et du commun des humains : ainsi la pratique de
l'inceste avec la mére ou la sceur, la stérilité, et encore une fois la mise a mort rituelle
(simulée)®.

"L'institution royale se définit comme transgression radicale de I'ordre familial" écrit
-de Heusch qui analyse avec une finesse toute Levi-Straussienne le grand mythe généalogique
de la dynastie de Ruganzu.

Ces marques de rois-divins, avec mise a mort, et plus encore avec inceste, renvoient
avec insistance a la royauté pharaonique (nous n'insisterons pas sur d'autres signes comme
I'embaumement, ou la dissimulation de la machoire inférieure car siége de I'ame —le ka
égypgien- que l'on retrouve chez les Dinka, les Buganda, ou d'autres royaumes des Grands
Lacs™)

Cependant que de Heusch retrouve des traits analogues dans les royautés Mossi mais
aussi Pende, Zulu, Lunda, Kuba et Mundang, que ce soit pour les chefs des microgroupes ou
les rois des macrogroupes®.

"Ainsi le pouvoir sacré prend prétexte d'un formidable pouvoir mystique pour
surimposer sa loi a celle des lignages et des clans" dit-il.

[T est de fait que Chaka, dans les récits épiques est dit “Bayete?c'est-a-dire demi-dieu :

le nom de Zulu avec lequel il rebaptise les Nguni, signifie "fils du ciel". On I'invoque ainsi :

"Seigneur les seigneurs, 6 Celeste, conduif-nous avec clémence"’.

* Chefs et rois sacrés — in Systemes de pensée en Afrique Noire — n° 10. CNRS 87.

* Le prétre roi des Ewhé du Togo — in de Heusch — Systémes de pensée en Afrique noire, o.c.
* Car remplacée par un sacrifice substitutif.

* Voir Mworoha Peuples et rois de I'dfrique des Lacs.-NEA — Dakar 1977.
“ L. de Heusch.-Rois nés d'un cceur de vache. — Gallimard 1982 — Tardits précise : on rencontre une sacralisation
du pouvoir aussi bien dans ce qu'on appelle chefferie que royaume.

J. Zerbo — Histoire de I'4frique noire — Hatier 1972.

\
|

%ﬂ&é&ﬁﬁ |




Remarquons aussi le grand serpent qui protégeait Chaka et la facon dont le souverain
Zulu usait d'un droit (?) absolu de vie et de mort sur ses sujets, a l'instar du créateur. Droit qui
ne fut pas contesté durant ses 20 ans de régne, jusqu'a ce qu'un de ses parents ne I'assassine.

C'est que tous ces rois sont considérés, de par leur statut, comme puissances occultes.
Et le pouvoir surnaturel étant a double tranchant, son exercice dans le sens bénéfique
(fécondité, pluie) n'excluait pas la sorcellerie destructrice,voire I'arbitraire pur et simple.

X X X
"Le pouvoir c'est pour un seul" dit I'épopée bambara, et qui le posséde en use a son

gré. Le roi est "Maitre des eaux et Maitre des hommes, Maitre de la poudre et Maitre du fer".
"Le chef a des chaussures de fer, il piétine qui il veut" (proverbe haoussa).

D'ou la fonction religieuse qui s'accompagnera trés souvent de la fonction guerriére, la @

ou les entités politiques se sont constituées en Etats ayant vocation a la conquéte, que ce soit
pour des raisons économiques (Sahel) ou démographiques (Zulu, Rwanda).

Les rois du Mali, du Bambara, du Kajoor, du Sonrhai, du Kanem-Bornou eurent des
armées et firent souvent la guerre. D'ou I'épopée, genre guerrier par excellence. Bassirou
Dieng fit remarquer naguere que la royauté wolof et plus généralement soudanaise s'était
établie sur le pouvoir lamanal li¢ aux dieux du sol (terre et eau) et le pouvoir guerrier dont le
chasseur est le personnage emblématique, violent, par définition. L'un était mystique et l'autre
magique.

En explorant les mythes et épopées d'Afrique de I'Est et méme certains d'Afrique
centrale, on peut peut-étre aller plus loin.

En effet on retrouve au Rwanda, chez les Luba, comme en Afrique du Sud, avec
I'exercice de la guerre, les traces des rois-chasseurs (Gihanga, Kabala-Ilunga) de méme que la
pratique magique de la forge.

On se rappelle aussitot Soundiata le Chasseur issu d'une lignée de Simbon et aidé du
forgeron qui lui forge son arc. Dinga le chasseur venait de I'Est, et le mythe spécifie "avec ses
forgerons et ses esclaves”. Le chasseur Biton va blesser de son "fer" l'antilope génie qui
I'améne a Ségou Koro. Fam Koumda le chasseur wolof, va fonder la dynastie des Fall du
Kajoor.

On se souvient aussi de ces rois chasseurs dans I'épopée Mvett, dont le probléme est de
se blinder le corps de fer, afin de devenir immortels, dans leur guerre contre le peuple céleste.

Coincidences que tout cela ? est-ce aussi une coincidence que tous ces dieux serpents
(ou reptiles) associés & la royauté ? tant dans 1'Ouest (Tekrour, Mandingue, Soninke, Wolof,
Gabou, Soussou, Dahomey), que dans I'Est (Rwanda, Zulu, Karanga du Zimbabwe) et en
Afrique centrale (le Mboom-Ngaan des Kuba, le Mbumba des Yombe, Nkongolo roi-python
des Luba, le Tchinawezi des Lunda, le dieu python des Venda) serpents, crocodiles ou varans
se retrouvent intimement liés aux mythes royaux, et acteurs centraux des cultes et rites
coutumiers.

Ces inextricables nceuds de mythes royaux et adjacents, que Luc de Heusch tente
d'investir tant bien que mal dans ses deux maitres-livres, nous ne nous hasarderons pas a les
dénouer ni les trancher.

X



Mais il nous font soupgonner qu'il existe peut-étre un protomythe primordial (bantou
suggére Luc de Heusch, africain oserions-nous proposer nous) qui, en une grammaire qui reste
a établir, associerait I'eau du ciel et celle de la terre (dieux d'eau...) les reptiles sacrés, le
prétre et le chasseur, la maitrise du fer et la germination des végétaux (agriculture), a la notion
de pouvoir incarné dans la chefferie, et par extension dans la royauté.

Ce qui, selon la terminologie plus rationnelle de Dumézil, rendrait les 3 fonctions
(religieuse, guerriére et nourriciére) inséparables de la fonction souveraine, et trés souvent
nécessaires ensemble a sa légitimité.

X X X

C'est évidemment une hypothése a nuancer oh combien ! Il faudrait toute une équipe
de chercheurs pour la vérifier, l'affiner ou l'invalider, avec des éléments suffisamment
abondants et solides. (Mais la recherche ethnologique est tout de méme aujourd'hui autrement
avancee que du temps de Frazer qui n'en dessina pas moins les premiéres synthéses).

Ceci nous permet cependant dés aujourd'hui d'appréhender a quel point la notion du
pouvoir en Afrique s'appuie sur un mythe du chef extrémement fourni en données
surnaturelles, magiques, cosmogoniques, bref un mythe qui référe & un code ésotérique,
auquel est aussi liée la religion profonde des populations concernées.

Il serait donc aussi probable que les pouvoirs politiques d'aujourd'hui cherchent &
s'accrocher a ce mythe ; et que par ailleurs les peuples en question s'attendent a ce que les
mémes fonctions (religieuse, guerriére, nourriciére) soient assumées par ces nouveaux chefs.

I faut en déduire enfin que des notions comme élection, parlement et démocratie ne
soient pas évidentes dans de pareils contextes, et cédent souvent la place, en cas de conflit, a
des affrontements ou jouera la loi des chefs coutumiers, ou ethniques, jugés plus légitimes, car
assistés par les dieux antiques.

N'est pas chef qui veut en Afrique. Et il ne suffit pas d'un bureau de vote®. Le vrai
probléme est de se faire investir par les instances traditionnelles et religieuses qui en

® F. Bayart — L'Etat en Afvique — éd. Karthala 1990.
i - Religion et modernité politique en Afrique noire — idem — 1993,
Geschiere P. — Sorcellerie et Politique en Afvique ~ Karthala 1995.
L. Kesteloot et B. Dieng — Les épopées d’Afvique noire — Karthala — Paris 1997 — 625 pp.

U



détiennent le pouvoir depuis la nuit des temps. Ou alors d'imposer par la force la loi nouvelle
qu'on a décidé d'instaurer’.

Ces considérations oiseuses ne sauraient évidemment avoir aucune incidence sur la
marche de I'histoire. ..

X X X

.

Lilyan Kesteloot — :}yir@t‘e wrde VEz«:(\eu K&,‘
[FAN

UNIVERSITE DE DAKAR

SORBONNE, PARIS 4

? Comme le firent les colonisateurs. ou encore les actuels "régimes présidentiels”. Mais cela ne peut ducer q'un
temps...

O\.




