Lil‘s}an Kesteloot
IFAN-CH.A.DIOP
Université de Dakar

L’ANTHOLOGIE DE SENGHOR DANS
LE CONTEXTE DE L’APRES-GUERRE

La libération de I’Europe, par l’intervention des Américains d’un coté et des
Soviétiques de I'autre, devait modifier sensiblement le climat et les rapports de I’Europe avec
ses colonies. En effet, la victoire provisoire du fascisme hitlérien et ses corollaires : théorie
raciste de la supériorité aryenne, utilisation des chambres & gaz et extermination de 6 millions
de juifs, persécutions contre les communistes et les francs-magons, collaboration active avec
les nazis du régime de Vichy, de I’Italie de Mussolini, de I’Espagne de Franco, tout cela avait
ébranlé les certitudes confortables des vieilles nations. Le haut degré de leur civilisation
qu’elles exportaient en Asie et en Afrique n’avait donc pas su les protéger de ces égarements
terrifiants de la proclamation d’une '"race supérieure". A quoi il faut ajouter les
bombardements atomiques d’Hiroshima et Nagasaki ainsi que le réglements de compte

sordides a la Libération. L’Europe prenait conscience de ses facultés de barbarie comme on se
découvre une maladie honteuse.

Les réactions furent assez lentes dans les milieux intellectuels. En 1950, 'UNESCO
lance une campagne mondiale contre le racisme en se fondant sur des études d’ethnologues :
Claude Lévi-Strauss (Race et Histoire, 1952) et Michel Leiris (Race et Civilisation, 1951),

dont on réédite la relation de son voyage de 1936 avec I'expedition Griaule (L' Alrique
fantome).

Cependant, des les années 1947-1948, plusieurs revues mettent le racisme a I’ordre du
jour. Alain Ruscio' signale notamment les Cahiers socialistes (n° 16-17), La Revue
Internationale (n° 19), qui consacre un numéro 4 Ia situation des juits et des négres aux Etats-
Unis, Ia Nef (n° 38), sur I’Afrique noire, Les Temps Modernes (numéro spécial sur les Etats-
Unis) et bien entendu le numéro inaugural de Présence africaine. Ruscio conclut que "le
racisme sous toutes ses formes est désormais banni" ; mais 1l a fallu attendre 1972 pour que la
notion méme de race soit contestée scientifiquement par le professeur Jacques Ruffié dans sa
legon inaugurale au College de France. Cette contestation est d’ailleurs loin d’étre
universellement acceptée.

Si le monde scientifique condamnait le racisme sans ambiguité, le racisme quotidien
n'en était pas pour autant éliminé. Alain Ruscio évoque "le divorce accablant de la
connaissance et de la mythologie". Aprés la guerre, le racisme s’alimente des mouvements de
revendication et de révolte dans les colonies : guerre d’Indochine, répression 8 Madagascar en
1947 (on en trouve les échos chez Rabemananjara et Césaire), répression de Dimbokro et

Grand-Bassam en 1950 (évoquée par David Diop), en attendant les événements du Cameroun
et d’Algérie,

L’empire colonial frangais se mit a craquer de toutes parts. Il faut ajouter que ce
mouvement fut fortement encouragé par les Etats-Unis qui étaient hostiles & la colonisation de
’Afrique et de I’Asie, chasses gardées de I’Europe, et donc inaccessibles a leur besoin
d’expansion économique. D’autre part, I’ Amérique était favorable & 1’émancipation des Noirs

! Alain Ruscio, Le Credo de I’homme blanc, Bruxelles, Complexe, 1996.



depuis la guerre de Sécession (1861-1865). L’Assemblée générale des Nations unies
proclamait, le 10 décembre 1948, la Déclaration universelle des droits de 'Homme. Par
ailleurs, les principes de la doctrine de Monroe (1823), qui affichaient que I’Amérique devait

étre protégée de toute intervention étrangére, pouvaient s’appliquer ailleurs : I’ Afrique aux
Africains.

Par ailleurs, la participation nombreuse des soldats noirs américains au débarquement
de Normandie et aux combats de la Libération, ainsi que les fréquentes unions avec des
Frangaises, des Belges, des Allemandes..., battirent en bréches les maximes coloniales qui
condamnaient ce genre de mariage. '

L’ascension de I'URSS, autre libérateur de I'Europe, reriforgait de son coté le
communisme international, qui fut ’'un des grands instigateurs des indépendances africaines.
De son c6té, la Chine, colonisée depuis 1850, s’affranchit progressivement, avec le Kuo-min-
tang fondé en 1911 par Sun Yat-sen, puis avec la Longue Marche de Mao Tsé-toung, qui
libére la Chine en 1948. au Vietnam, H6 Chi Minh méne la lutte contre les Frangais d’abord,
puis contre les Américains, qui prennent la releve en 1963.

Aprés la Conférence de Yalta (1945) ou Churchill, Roosevelt et Staline définirent le
partage des zones d hégémonie sur ensemble de la planéte, la coexistence pacifique des
grandes puissances tourna & la "guerre froide". L’ Afrique et I’Asie, et méme I’Amérique du
Sud (Cuba, Venezuela, Argentine, Nicaragua...) devinrent I’enjeu et le terrain de luttes

d’influences entre I’Est et ’Ouest. Ce qui se fit aux dépens des puissances coloniales
europeennes.

Enfin il ne faut pas sous-estimer les pressions internes des mouvements syndicaux et
du Parti communiste francais. En effet, la CGT et le PC soutinrent les leaders du RDA
(Rassemblement démocratique africain) au Soudan (aujourd’hui Mali), en Cote d’Ivoire, en
Guinée, et aussi 'UPC au Cameroun (le maquis camerounais, pourtant tardif — 1955 — sera
arme de pistolets calibre 665 d’origine tchéque). De méme, le PC est tres actif au Congres de
Bandoeng (1955) qui fait officiellement condamner le colonialisme par 29 pays afro-
“asiatiques. Deés 1946, les députés communistes votent pour la loi Houphouét sur I’abolition du
travail forcé. Et en 1949, Aimé Césaire, soutenu par le PC, obtient de I’ Assemblée nationale
que les vieilles colonies des Antilles soient transformées en départements. C’était une
victoire, méme si plus tard on devait reprocher & Césaire d’avoir contribué a une politique
d’assimilation au lieu d’exiger I'indépendance (qu’il n’aurait certainement pas obtenue). C’est
aussi en tant que membre du Parti communiste que Césaire écrit en 1950 son virulent
Discourt sur le colonialisme.

Cependant, a partir des années 50-60, le PC centre son combat contre I'impérialisme
ameéricain. Si sa position sur la colonisation frangaise en Asie reste ferme, elle est beaucoup
plus souple, voir tiéde, sur la colonisation en Afrique’. C’est que le processus de

? Seuls réagirent a la guerre d’Algérie quelques écrivains communistes, comme André Stil qui en fit le sujet de
trois romans (publiés en 1957, 1960 et 1962) et surtout Henri Alleg, qui, avec La Question (1958), livra un
témoignage accablant sur I’utilisation de la torture. En revanche, un "non-aligné" comme Maurice Clavel écrivait
Le Jardin de Djamila, et un militaire, Georges Buis, La Grotte ; Jean-Paul Sartre et Francis Jeanson aidaient
concreterent le FLN algérien ; un anarchiste asocial comme Jean Genet €crivait sa piéce Les Paravents (1961)
et Les Negres, dont la violence fit scandale dans les milieux parisiens (cf. A. Ruscio, op. cit., p. 337).

Beaucoup plus tot, I’attitude de Lucie Cousturier et de son mari avait été moins équivoque : en 1920, ces
communistes ne craignaient pas d’affirmer leur solidarité avec les tirailleurs sénégalais de la guerre de 14-18,
dans leurs deux récits : Mes inconnus chez moi et Mes inconnus chez eux.

2



décolonisation avait été amorcé par le gouvernement frangais lui-méme, dés la Conférence de

Brazzaville : le 8 février 1944, le général de Gaule y avait annoncé des réformes profondes,
dans le cadre de ’organisation de I""Union francaise", qui aboutirent en 1956 a la loi-cadre
(dite loi Defferre) qui accordait I’autonomie interne aux "Territoires d’Outre-Mer" ; cette
évolution devait conduire les colonies d’ Afrique a I’indépendance, cinq années plus tard.

En théorie donc le principe était acquis, méme si dans les faits I’indépendance fut
parfois arrachée dans le sang (comme au Cameroun ou en Algérie). Reste que bien des
blocages se levaient dans les colonies ; Jes colonisés trouvaient de nouvelles possibilités de
s’exprimer : ils avaient pris la parole de force, ou bien on la leur accordait enfin.

C’est dans ce contexte que s’épanouit le mouvement de la négritude, avec la
publication de /'Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache de langue frangaise de
Senghor, la fondation de la revue Présence africaine, celle de la FEANF (Fédération des

étudiants d’Afrique noire en France) et ['arrivée a Paris des jeunes députés de I’Union
francaise.

Pendant qu’a la Martinique Césaire prenait la reléve des idées néo-négres, en France
occupee, ses compagnons étaient condamnés au silence. Pourtant, dés la libération de Senghor
en 1941, le groupe se reforme autour de lui et d’Alioune Diop. Il s’augmente d’Ousmane
Socé Diop, Louis T. Achille, Paul Niger, Guy Tirolien et Lionel Attuly, du Malgache Jacques
Rabemananjara, auxquels se joignent bientdt les Dahoméens Apithy et Behanzin. Pendant
quatre ans, les confrontations sur les problemes du monde noir continuent : "Cela marqua
notre personnalité et nous créa une conscience commune", reconnait Paul Niger. Hélas, sans
possibilité¢ de s’exprimer par la voie d’un journal, ni de publier leurs idées, les intellectuels
noirs de Paris vont vivre en vase clos et accentuer la teinte romantique de leur négritude. Ils
révent du continent noir comme d’un Paradis lointain. Dans ces mémes années de guerre, &
Saint-Louis du Senegal un groupe d’instituteurs (Mamadou Dia, Fara Sow Abdoulaye Sadji,
Joseph Mbaye) se passionne pour Marcus Garvey et Booker T. Washington’.

A la Libération, Paul Niger et Guy Tirolien, partis aux Colonies, découvrent au
Soudan "I’ Afrique des hommes couchés attendant comme une grice le réveil de la botte /
I’Afrique des boubous flottant comme des drapeaux de capitulation de la dysenterie, de la
peste, de la fiévre jaune et des chiques (pour ne pas dire la chicotte)*". Aussi est-ce avec
amertume qu’ils songent a leurs discussions parisiennes : "Nous avons vécu sur une Nigritie
irréelle, faite des théories des ethnologues, sociologues et autres savants qui étudient I’homme

en vitrine. Ils ont piqué le Nigritien au formol et ils prétendent que c’est le type de ’homme
heureux®".

Presque en méme temps, Senghor publxaxt son Anthologie. L’année 1948 marqualt
I"anniversaire de I’abolition de I’esclavage. Ce n’est donc pas un hasard si cette année-la
parurent d’un cOté des textes choisis de Victor Scheelcher, le célébre abolitionniste franc-
magon, sous le titre Esclavage et colonisation, aux PUF (dans la collection "Colonies et
empires”, dirigée par Charles André Julien, conseiller de I’Union frangaise, et lui aussi franc-
magon), et d’un autre coté /’Anthologie de Senghor, chez le méme éditeur. Cette Anthologie
de la nouvelle poésie négre et malgache de langue frangaise a fait date dans ’histoire de la

> Cf. Mamadou D1a, Mémoire d’un militant du Tiers-Monde, Paris, Publisud, 1985.
¢ Paul Niger "Je n’aime pas I’ Afrique", po¢me daté de 1944, in L. S. Senghor, Anthologie.
3 Paul Niger, Les Puissants, roman sur cette période, Paris, Scorpion, 1958.

3



littérature négre, et son influence, se multipliant avec celle de Présence africaine, assura au
mouvement de la négritude un rayonnement mondial.

En effet, Senghor avait sélectionné les poémes les plus violents et les constituait en
véritable manifeste contre 1’oppression politique autant que culturelle de 1’Occident. Cette
anthologie était un cri. Elle était aussi comme I’acte officiel de naissance d’une littérature
négro-africaine de langue frangaise, radicalement différente de la littérature francaise.
Inassimilable. Acte de naissance qui était d’abord un acte de divorce d’avec I’Europe.

C’est ce que Sartre a trés bien saisi dans sa préface "Orphée noir" ou- il s’adresse aux
Européens, non sans ironie :

Qu’est-ce donc que vous espériez quand vous Otiez le baillon qui fermait ces bouches
noires ? Ces tétes que nos peres avaient courbées jusqu’a terre par la force, pensiez-
vous, quand elles se reléveraient, lire I’adoration dans leurs yeux ? Voici des hommes
noirs, debout, qui nous regardent, et je vous souhaite de ressentir comme moi le
saisissement d’étre vus.

Jadis Européens de droit divin, nous sentions déja notre dignité s’effriter sous les
regards américains ou soviétiques; déja I’Europe n’était plus qu’un accident
géographique, la presqu’ile que I’ Asie pousse jusqu’a I’ Atlantique.

Au moins espérions-nous retrouver un peu de notre grandeur dans les yeux

domestiques des Afficains. Mais il n’y a plus d’yeux domestiques : il y a des regards
libres qui jugent notre terre.

Cette préface de Sartre n’a pas peu contribué a rendre célebres et 1'Anthologie et la
négritude. En effet, le témoignage enthousiaste d’un des plus éminents intellectuels de France
en faveur de cette littérature nouvelle la consacrait comme telle, son contenu autant que sa
forme, lui assurait sa diffusion et lui donnait droit de cité dans cette Europe méme, contre
laquelle les écrivains noirs se définissaient. Mais "Orphée noir" a suscité aussi beaucoup de
malentendus. Il n’est pas inutile de regarder de pres les analyses de Sartre.

Sartre définit la négritude comme une mani¢re définie de vivre le rapport au monde
qui vous entoure, "qui enveloppe une certaine compréhension de cet univers", "une fagon de

dépasser les données brutes de I’expérience, bref un projet". Or, ce rapport au monde, pour le
Noir, serait rongé par le racisme et par une histoire :

Puisqu’on I’opprime dans sa race et a cause d’elle, c’est d’abord de sa race qu’il lui
faut prendre conscience. Ceux qui, durant des siécles, ont vainement tenté, parce qu’il
était négre, de le réduire a I’état de béte, il faut qu’il les oblige a le reconnaitre pour un
homme. Or il n’est pas ici d’échappatoire, ni de tricherie, ni de "passage de ligne",
qu’il puisse envisager : un Juif, blanc parmi les blancs, peut nier qu’il soit juif, se
déclarer un homme parmi les hommes. Le négre ne peut nier qu’il soit négre ni
réclamer pour lui cette abstraite humanité incolore : il est noir. Ainsi est-il acculé a
[’authenticité : insulté, asservi, il se redresse, il ramasse le mot de "négre" qu’on lui a
jeté comme une pierre, il se revendique comme noir en face du blanc, dans la fierté.

Le contact brutal de I’Afrique avec I'Occident aurait donc modifié la primitive
négritude I’ayant augment€ d’une donnée raciale: "C’est le blanc qui crée le négre®".
Cinquante millions d’hommes arrachés a I’Afrique en quatre siécles, I’esclavage aboli

® Frantz Fanon, L 'An V de la révolution algérienne, Paris, Maspero, 1959. -

4



seulement il y a un peu plus de cent ans, les lynchages et la ségrégation, la misére, les
préjugés de toutes espéces...Les négres gardent de cette expérience un amer SOUVENIr :

Les peuples noirs ont supporté un ensemble d’avatars historiques qui, sous la forme
particuliére de la colonisation totale, impliquant a la fois I"esclavage, la déportation et
le racisme, n’a été im7posé qu’a ces peuples, et & eux seuls, dans I’époque historique
objectivement connue'.

Ainsi se créa une "communauté d’origine et de souffrance"® qui imprime depuis lors
sa marque 4 la négritude. Si lourde fut cette hypothéque que les Noirs restérent, jusqu’a ces
derniéres décennies, incapables de retrouver en eux-mémes ’énergie nécessaire pour la
secouer. A I’exception d’Haiti ou, en 1804, "la négritude se mit debout pour la premiére fois"
(Césaire), toutes les révoltes d’esclaves furent toujours réprimees. Aprés I’esclavage, le "bon
ordre" continua d’étre maintenu, en Afrique, par les armées coloniales, aux Antilles, par la
faim qui clouait le paysan aux champs de canne et par I'aliénation des élites. Le négre apprit
le fatalisme et la résignation. Ce fut le temps du "bon négre a son bon maitre", le temps de
I’Oncle Tom. A cette époque, la négritude prit tous les caractéres d’une véritable "Passion",
qui se manifesta dans les negro spirituals’.

Mais le Noir refuse désormais ce destin imposé par la force, il refuse la servitude,
rejette les préjugés qui pésent sur sa race. Il ne veut pas seulement obtenir droit de cité dans

l’univers, mais aussi U’enrichir, comme le spécifie Alioune Diop, le fondateur de Présence
africaine.

Il importe que tous soient présent dans I'ceuvre créatrice de ’humanité. La présence
africaine s’articulera utilement aux autres "présences" dans la mesure ou la
personnalité africaine aura su marquer le développement des sciences et des arts du
sceau original de nos soucis, de nos situations et de nos génies'®.

Il ne s’agit plus, en effet, pour les Noirs contemporains, de retourner 2 la "négritude,
des sources” : ils ont & résoudre d’autres problémes ! Mais ils puisent néanmoins leurs forces
dans la volonté de récupérer leurs cultures contrariées par la colonisation ; ils s’appuient sur
leur histoire, somme de leurs expériences. Ils conservent cette constante de "l’ame noire"
identifiée par Delafosse, Hardy, Frobenius, puis par Senghor, résultante des cultures
africaines ancestrales. Alioune Diop le dira clairement, en une formule qui indique les deux
poles de la négritude en 1959 : "La négritude [...] n’est autre que le génie negre et en méme
temps la volonté d’en révéler la dignité""'".

Résumons : "L’étre-dans-le-monde du noir" identifié par Sartre comportait I’élément
constant de son identité culturelle, une psychologie caractéristique due a cette civilisation
originale ; s’y ajoutaient les cicatrices de la "Passion" de la race, qui resteront sans doute
imprimées longtemps dans la mémoire collective. Il englobait enfin —et ceci serait propre aux
Noirs du XX° siécle- I’affirmation hautaine de la race, la révolte contre le racisme et
I’impérialisme de I’'Occident, et la revendication de I'indépendance politique.

7 wRésolutions concernant la littérature" au deuxiéme Congrés des écrivains et artistes noirs, Présence africaine,
n® 24-25, 1959. Voir aussi 4/ique noire, démographie, sol et histoire, de Louise Marie Diop, Présence africaine,
Khépera, 1996.
Ibidem.
? Voir chapitre 6 sur les Noirs américains.
:‘l’ Alioune Diop, "Le sens de ce congrés", Présence africaine, n° 24-25, février-mai 1959.
Ibidem.



La préface de Sartre langait avec éclat 1’Anthologie de Senghor qui présentait seize
poétes : Léon Damas, Gilbert Gratiant, Etienne Léro, Aimé Césaire, Guy Tirolien, Paul Niger,
Léon Laleau, Jacques Roumain, Jean-Frangois Brierre, René Belance, Birago Diop, David
Diop, J. -J. Rabearivelo, J. Rabemananjara, F. Ranaivo.

L’Anthologie présente évidemment les poétes déja connus: Damas, Gratiant, Léro,
Césaire, Senghor, Roumain, Laleau, Brierre sont largement représentés, avec leurs meilleurs
poémes, dont certains, comme "Femme noire", "Chaka", "Hoquet", "Trahison", "Ma
négritude n’est ni une tour ni une cathédrale" sont devenus les chants profonds de toute une
génération. Mais s’y révélaient aussi des poétes plus jeunes : les Antillais Paul Niger ("Je
n’aime pas I’Afrique") et Guy Tirolien ("Priére d’un petit enfant négre") ; les Africains Birago
Diop (avec "Souffles" et "Kassak") et David Diop (avec plusieurs de ses "Coups de pilon") ;

quant aux trois Malgaches, I’'un, Rabearivelo, était célébre dans son pays, et les deux autres le
devinrent grace a I’ Anthologie.

Mais, dés 1947, Damas avait déja fait paraitre, aux éditions du Seuil, une sélection de
Poétes d’expression frangaise 1900-1945. Elle réunissait Antillais, Africains et Asiatiques
dont le seul point commun était d’étre colonisés. Trop "large", cette anthologie fut
littéralement €clipsée par celle qui manifestait la négritude.

Entre 1950 et 1960, dans le sillon creusé par I’Anthologie de Senghor, s’engagérent
une série de jeunes poetes qui surent désormais d’ou soufflait le vent. Des thémes étaient
lancés, un ton était donné, il fallait tremper sa plume dans I’encre de la négritude. Beaucoup
avaient du talent, mais le souffle plus court que leurs ainés ; René Depestre écrivit cependant
deux recueils pleins de fougue Minerai noir et Traduit du grand large. Il se révélera plus tard
bien meilleur prosateur. De méme E. Epanya, Sengat Kuoh, Ray Autra, Bernard Dadié'?,
Paulin Joachim écrivirent des poémes révolutionnaires, pleins de vigueur mais sans
lendemain. Cette poésie de combat était trés proche de celle de David Diop ; cependant que

Georges Desportes accordait sa lyre & celle de Césaire et que Lamine Diakhaté accordait sa
kora a celle de Senghor...

On peut donc affirmer que plus que ses conférences et ses premiers recueils, le
premier grand acte politique de protestation conter I’Occident colonial, et le plus virulent, fut
cette Anthologie de Senghor qui résumait tous les sentiments d’une Négritude militante, et
préparait le Discours sur le colonialisme que Césaire €crivit deux ans plus tard.

-0-0-0-0-0-0-0~

'2 Bernard Dadié devint en revanche un bon prosateur, et son ceuvre thédtrale rivalise avec ses récits de voyage.

6



