/‘l

| Lilyan Kesteloot

[FAN — Université de Dakar

LA PENSEE RELIGIEUSE DE LEOPOLD SEDAR SENGHOR

En cette année d’hommages a Senghor, nous avons entendu maints dithyrambes en
longs chapelets égrenés a sa mémoire.

C’est que le premier président du Sénégal tranche en effet sur le paysage politique
africain, avec -quelques autres, Mandela, Nyerere, Konaré — par une conception (et un
exercice) du pouvoir, qui lui a évité¢ de tomber dans les piéges qui engloutirent tant de Chefs
d’Etat de I’ Afrique actuelle, et dont les moindres sont le détournement des finances publiques,
le népotisme, la dérive autocratique, la gestion délirante du budget et des cadres nationaux.

Sachant que Senghor n’était ni un saint, ni un surhomme, nous allons plutot essayer
ici de mettre a jour quelques €léments éthiques et métaphysiques qui servirent de base tant a
son humanisme qu’a son action politique.

Cela peut paraitre léger, face aux défis fondamentaux du monde d’aujourd’hui :
terrorisme 2 intégrisme, pollution et destruction de I’environnement, avancées troublantes de
la science et de la technique, primat de I’économie sur la culture, puissance des médias et de
la pensée unique, robotisation de notre vie quotidienne, et j’en passe.

Cependant c’est bien aussi un défi capital que le probléme des repéres, du systéme
de valeurs de la base éthique qui devraient permettre aux dirigeants de ce monde, comme aux
simples citoyens de faire les choix qui sauvent, et qui sauvegardent ’homme et sa planéte.

Et cette base éthique s’appuie sur une conception de 'univers, de I’homme dans
I"univers, de ses rapports avec ses semblables, et de son destin.

Conception qu’il appartient a chacun de nous de définir « dans son intimité close »
comme aurait dit Césaire.

Conception a partir de laquelle on saurait définir clairement ce qu’on choisit et ce
qu’on refuse dans les multiples et séduisantes propositions que la vie nous offre. Et tellement
plus encore lorsqu’on se retrouve Chef d’Etat.

S’agissant de Senghor on peut donc se demander qu’est-ce qui fut a la base de ses
choix et de ses refus, ces derniers €tant sans doute les plus significatifs.

X X X

Bien que ferme partisan d’un état laic et républicain, Senghor était profondément

-religieux. Mais qu’est-ce a dire ? Religieux signifie relié au surnaturel. Mais quel surnaturel ?

I parle trés souvent de sacré. Mais quel sacré ? En effet le professeur Laleye (Université de
St-Louis) avait en 1996 analysé ce qu’il appelait « La théorie senghorienne de la religion
negro-africaine »-

Il y mettait a jour ’extraordinaire spéculation que Senghor avait, au cours du temps,
produit sur ’dme neégre, comme fondement d’une religion naturelle o ’homme accédait aux
forces cosmiques, (par la voie du rythme entre autres) pour atteindre le Dieu unique, créateur
et amour.

Sans doute était-ce la une synthése assez fidéle que Senghor avait déduite de
quelques anthropologues comme Griaule, ou encore Tempels, et qui ne tenait pas compte de
I’éventail fort large de la conception du divin chez les peuples d’Afrique, et de leurs rapports
tres divers avec ce ou ces dieux.

Car en effet le monothéisme pur et dur que Senghor préte a I’Ame négre est loin de
se verifier dans les faits. Comme les Egyptiens, les Grecs et les Latins, les peuples noirs ont
souvent plusieurs dieux et ce n’est pas une infirmité.



[t

D’ou viendrait alors ce monothéisme intransigeant chez notre président 7 Les
Séreres sans doute désignent Roog Séne comme dieu du ciel. créateur du monde. Encore que
I’on confonde réguliérement dieu créateur et dieu unique. Ainsi les voisins Yoruba ont un
dieu créateur - Olorun — mais accompagné d’une série d autres qu’on honore davantage.

De méme les Sérer€ne proposent pas de culte a ce Roog, mais bien aux Pangols
ancétres totémiques. Ce Dieu unique créateur et amour est bien une idée chrétienne, mais
Senghor ne s’en rend plus compte. Roog est plus prés d’Allah que de Jésus '

On peut conclure que cette théorie senghorienne des religions africaines n
correspond pas a une réalité scientifique, et qu’il I’a extrapolée inconsciemment a tout le
continent.

En revanche si ’on examine la perception du divin, du sacré, du surnaturel dans les
poémes senghoriens, on distingue des sentiments, des gestes, des attitudes qui relévent
incontestablement de la religion animiste du terroir sérere.

La fontaine de Kam Diamé, le bosquet sacré de Mama Nguedj, les sacrifices sur la
tombe de I’ancétre a Mbissel, les priéres aux manes, référent a des croyances et des pratiques
locales du Sine. Nous savons par ailleurs combien ’enfant Sédar fut impressionné par cette
atmosphére mystique. Tout un vécu affleure dans ses poémes et sonne juste, qui n’a rien
d’exotique ; ainsi I’intimité avec les défunts de la famille « que je respire I’odeur de nos
morts » . ou encore les discrétes allusions au totem du #im maternel auquel il est
mystérieusement relié ; ou encore I’évocation de ses deux sceurs jumelles décédées, mais
toujours présentes.

La dimension animiste de Senghor, sa foi dans la protection de ses ancétres, dans
’activité ambigué des esprits, il en parle peu, mais elle semble bien réelle, méme s’il ne
croyait pas aux gris-gris dont le gratifiaient ses visiteurs villageois.

C’est dans ce cadre villageois cependant qu’il dut apprendre aussi le respect de
I’autre. la tolérance, cette « chaleur de poussins » avec ses 25 freres et sceurs de sa famille
polygame. Des valeurs stires et I’amour, sans doute, au sens large. la solidarite.

Si a présent nous abordons la base chrétienne de Senghor. les choses sont moins
simples, malgré les apparences.

Lorsque notre poéte évoque le christianisme de son enfance. i1l semble surtout
sensible a ses manifestations esthétiques. 1l est charmeé par les cantiques et les jeunes filles qui

chantent a I’église. Il aime I'odeur de I’encens, le tantum ergo, les processions des fétes
chrétiennes.

Il appréciait le latin et le frangais, il était doué, son élan vers le savoir se confondit

alors avec sa foi d’enfant, et il songea entrer dans les ordres. - '

=" - Laréaction vint a I*adolescence. 11 quitte alors le petit séminaire et se tourne vers les
études supérieures. Avec une bourse et I'aidé de Blaise Diagne, Senghor part en France et
rencontre Césaire au lycée Louis le Grand. 1l est encore « Tala », considéré comme chrétien
pratiquant.

Cependant rationalisme et marxisme le travaillent dans ce milieu étudiant révolté qui
concocte la « négritude ». En 1936 Senghor écrit un poéme fortement marqué par une prise de
conscience de la solidarité de tous les travailleurs, avec des mots qui appellent les lendemains
qui’ chantent!, un vocabulaire révélateur, en cette année qui voit en France I’avénement du
Front commun de gauche. Senghor avouera avoir été de sentiment « communiste » durant u
an. La crise intellectuelle a commencé. Vient la guerre et ses horreurs. Hosties Noires est un
curieux mélange de pricres et d’accusations. L’Eglise y est mise au pilori, ave ses
missionnaires « qui ont béni les armes de la violence et pactisé avec ’or des banquiers » ef

' A I’appel de la race de Saba — publié dans //osties Noires.




autres chrétiens « bourgeois somnambules » qui ont laissé « chasser mes enfants comme des
éléphants sauvages. et faire de mon peuple un peuple de proletaxres »?.

La mansuétude de Senghor n’y est qu’en surface et c’est mal le lire que de croire
qu’avec cette Priere de Paix, il a tout pardonne !

Ce n’est pourtant qu’avec son Hommage a Pierre Teilhard de Chardin écrit en 1963,
et qui ne sera réédité et mieux connu que a la parution de Liberté 5 (1986) - qu'on a des
précisions sur la crise profonde que Senghor traverse, une crise tant spirituelle
qu’existentielle.

Il nous apprend alors qu’il a perdu la foi pendant des années ; et pourquoi.

« Or donc jeune député socialiste (jeune par I’¢élection, non par I’4ge) je m’étais jeté
avec une passion que je voulais lucide dans une nouvelle étude de Marx et d’Engels.

Les idées, plus encore le scandale qu’était la vie de la bourgeoisie catholique
m’avaient fait perdre la foi depuis des années. Le catholicisme, du moins tel qu’il était vécu
en France ne pouvait convenir au Négro-africain que j’étais : humilié.. aliéné.. le colonis¢
dont I’étre s’identifiait a la Négritude.

Je cherchais donc en ces années d’aprés la Libération ma propre libération : dans la
sueur et le tremblement. )

Car par dela la politique, voire I’économique, il s’agissait de llberatlon spirituelle, 1l
s’agissait de trouver a travers et par ma négritude mon identité d’homme »

Ici on peut distinguer les causes de ce désarroi — aliéné et colomsé - la négritude a
largement exploré le probléme : humilié cela est plus précisément di a I’attitude de la France
d’aprés-guerre et de la fagon dont elle a traité les tirailleurs a qui Senghor s’identifie, dans son
socialisme militant.

Cependant Senghor a plus de quarante ans, il est en pleine ascension sociale aux
cotés de Lamine Gueye, il est poete reconnu et vient de publier son Anthologie préfacée par
Sartre, il vient d’épouser la fille du Gouverneur Félix Eboué, le preféré de De Gaulle, il est
déja pere d’un petit garcon. Bref tout lui réussit.

Ce krach interne, qui s’en doutait ? Ses €crits d alors sont essentiellement politiques.
L’angoisse qui sourd dans certains textes de Nocturnes sera attribuée a des fatigues
passageres, ou des déceptions amoureuses.

A aucun moment on ne decele ce doute metaphy mqua cette perte de reperes
religieux, cette interrogation sur son identité, son destin, sa mission.

Ses certitudes de jeunesse déja ébranlées avant la guerre, se sont fissurées jusqu’a la
rupture devant ces soldats morts et oublies :

« Les Princes de I’Eglise se sont tus, les hommes d’Etat ont clamé la magnanimité
des hyéres », « il s ‘agit blen du negre il s’agit bien de I’homme non ! Quand dl s aglt de
I’Europe 1 » (Hosties Nozres) . : _

Et ce mépris pour les morts comme pour les survivants (Tlaroye! lui fait remonter
les souvenirs les plus sordides, ceux de I’esclavage ou les hommes étaient « vendus a I’encan,
moins chers que harengs ».

On réalise, en parcourant ces textes, a quel point 1’agrégé Senghor croyait encore,
oui se faisait encore des illusions sur la France de « Egalité-fraternité ». Sur ’homme.

) Dans ce méme discours Senghor évoque I’insatisfaction dans laquelle le laisse la
dialectique marxiste dont la lutte des classes a oublié. les races opprimées, et singulierement
les negres. 1l quittera la SFIO de Lamne Gueye pour créer son propre parti plus attentif aux
problémes spécifiques de I’ Afrique — comme Césaire plus tard quittera le P. C. F. (1956).

« Quant a la question de Dieu qu’on se pose toujours » (il cite Lénine) Senghor
estime que la marxisme ne donne pas de réponse.

? Pric¢re de paix — in Hosties Noires.
” Liberté 5 — page 9 — éd. Scuil.

(U]




Et méme sur le plan théorique « I’explication marxiste du passage de la matiére a
I"esprit n’est pas satisfaisante ».

« Des lors la Negritude était un refuge, une forteresse, encore une fois un départ, une
cause, non un but ».

Aveu majeur du champion de la négritudeg

« C’est vers ce temps-la que je découvre Teilhard de Chardin ».

Qu’est-ce donc que Teilhard a su offrir a cet intellectuel exigeant a qui ne suffisait
aucune des idéologies en cours a cette époque, marxisme. existentialisme, christianisme
catholique ou protestant, maoisme, ni méme négritude ?

Paradoxalement ce ne fut point,au dépan)un viatique purement religieux.

Teilhard €tant du reste considéré encore comme suspect par le Vatican, au point
qu’on lui avait interdit ses enseignements au college de France, de méme que ses publications.

C’est que Teilhard était d’abord un scientifique, un archéologue de terrain : trente
ans de fouilles en Europe, en Chine, en Abysins¢, en Inde, en Afrique du Sud. Essentiellement /
en paléontologie, sur les hommes fossiles.

On connaissait depuis Darwin (1860) la théorie de I’évolution des espéces. Elle avait
€t€ démontrée a partir des poissons jusqu’au singe. Mais d’ou venait I’homme ?

Certes en fin du 19° siécle on avait identifié ’hominien Neanderthal (Prusse), puis le
Pithécanthrope (Java, Australie), d’autres encore en Afrique, en Amérique.

Les fouilles du XX° siécle, avec la datation par radioactivité et la méthode
stratigraphique vont permettre une approche plus précise de la transformation des espéces. Or
c’est entre 1925 et 1927 que Teilhard en étudiant le Sinanthrope découvert en Chine du Nord,
aboutit a la conclusion qu’il constitue le « chainon manquant », I’intermédiaire entre les
singes anthropomorphes et les hominiens.

Teilhard écrit alors Le Phénoméne humain ou il range le Sinanthrope du c6té du
psychisme humain, prouvant la continuité de I'évolution de I’animal 4 ’homme. Scandale
pour I'Eglise. 4 )

Par la suite Teilhard va situer le plus ancien spécimen humain en Afrique, et sera
partisan de la mono genése, avec un centre de diffusion a partir de la méme souche —contre
ceux qui estimaient que I’homme avait pu apparaitre en méme temps en Asie ou ailleurs.

Ces théories alimentent encore la controverse aujourd’hui. ..

Mais la conception du monde du prétre Teilhard fut dés lors profondément modifide
par ces découvertes scientifiques.

Le monde lui parut se mettre, ou remettre, en marche, depuis la matiére informe
jusqu’au surgissement de la réflexion dans le cerveau humain. Il voit cette matiére se -
.~ spiritualiser, & travers un processus qu’on peut résumer comme suit : - = )

« Au.départ, ce qu’on appelle un atome primitif ou la matiére totale de I’univers est
rassemblée dans la pointe d’une épingle ; puis ce fut la grande dispersion. Au coeur de cette
dispersion, il y a un processus contraire de rassemblement, et de complexification, qui permet
I’émergence d’une réalité qui s’y trouvait a I’état latent, mais n’apparait que progressivement,
et par seuils successifs : ainsi le seuil de la vie organique, puis celui de la conscience (trois
millions d’années) avec le « phénoméne humain », puis celui de la socialisation, puis de la
planétisation »@002 synthése du pére Henri Boulard).

« L’historicité s’est donc introduite dans la nature, ou plutét dans le vivant, elle
constitue un mode d’étre fondamental » écrit Teilhard. D’ou sa théorie de I’ « hominisation »
en route de la béte vers I’home parfait qui ne saurait étre qu’a la fin de I’Histoire ...de méme
que Dieu congu comme immanent a ’univers, et non plus comme I"omniscient tirant les
ficelles de nos marionnettes, ou I’indifférent assistant au spectacle des cataclysmes.

L’histoire a donc un sens, méme a partir des données scientifiques — contrairement
aux théories de I’ Absurde proné- par Sartre et ses disciples.

(1) Bn meabile’ €, wdde, duc e Teslbhand ma Junsech eovomeccs el
, o, Gt SQL:;L,((_

i s e
WW( c‘q% @&W, cn 1955




Et la religion, une fois transcendée les imageries archaiques ou populaires, peut y
trouver une assise plus solide.

Mais Teilhard va écrire et enseigner que « il est désormais impossible de faire entrer
Adam et le paradis terrestre dans nos perspectives scientifiques » et c’est la que I'Eglise
réagira. En 1950 avec I’Encyclique Humani generis, le pape admet enfin :

« Que les savants catholiques sont autorisés a admettre la probabilité de la création
de I’homme a partir d’'une matiére préexistante et vivante, c’est-a-dire a professer un
évolutionnisme spiritualiste ».

Teilhard avait manqué de peu. I’excommunication. Il meurt en 1955.

Ce tres rapide récapitulatif sur Teilhard de Chardin permet de mieux saisir en quoi et
comment Senghor y trouvera réponse a son angoisse et a ses questions.

Senghor s’écrie « Teilhard débouchait mes impasses sur le soleil de la libération ! ».

Il s’explique : « Il pousse la méthode dialectique a ses conséquences ultimes. La
premiére en est que la fausse antinomie esprit matiére est dépassée. Dans la perspective
nouvelle de I’espace-temps surgit une réalité unique, un esprit matiére avec un « dedans »
finaliste... Teilhard nous apprend qu’en définitive des deux faces de la méme réalité, des deux
eénergies c’est la psychique qui prime, 1’autre (physico-chimique) n’en étant qu’un sous-
produit...et la vie. singuliérement la conscience échappe a ces lois pour se fonder sur la
liberté ».

« Donc au-dela du bien étre matériel, le plus étre spirituel est confirmé comme but
ultime de ’activité génétique de 'Homme ».

Le but ultime ...ce qu’il cherchait, ce qui I’angoissait, ce qui était en jeu...avoir
retrouvé cela, le but, 'objectif, le fondement de tout son engagement, de son action, va
littéralement le réorienter et I’affermir dans ses choix futurs.

Mais auparavant il remarque que, pour lui, Dieu était « réellement » devenu un
probleme, « un probléme existentiel » : que I'idée du néant, « celle de ne plus étre » lui faisait
horreur ; que « la non conscience serait le pire des enfers ». Qu’il en a des sueurs froides la
nuit, et que toujours le réconforte la lecture de Teilhard.

Il précise pourquoi : c’est que le Dieu de Teilhard « ne descend pas du ciel ex
machina. Il émerge d’une nécessité interne. Plus justement il apparait & I’ultime étape de la
logique dialectique non plus comme cause, mais comme effet, non plus motif. mais fin ».

Si I’on suit bien jusqu’ici la pensée de Senghor on comprend que sa crise religieuse

a un fondement rationnel incontournable, bien au-dela des déceptions et humiliations qui I’ont
sans doute provoquée.

Et donc les découvertes scientifiques de Teilhard y répondent en rétablissant le lien
_entre la foi et laTaison, en proposant un Dieu immanent a ["univers en création et en progrés
perpetuel, et dont le processus passe par Iactivité génétique humaine. . o
Mais Senghor pousse plus loin et déduit que « ce Dieu personnalisateurgest la
solution au probléme de I’aliénation posé par Marx et Engels », car Teilhard considére que la
lutte des classes, de méme que les conflits raciaux et nationaux ne sont qu’aspects localisés
« simples étapes du processus de socialisation, d’humanisation », avant que ne s’annonce un
mouvement de convergence pan humaine ».
Bref « Un Dieu nouveau pour temps nouveau » dit encore Senghor, bien ¢éloigné du
«Dieu bourgeois » d’autrefois, cautionnant les inégalités sociales et raciales a travers son
Eglise. Ce furent des réactions du méme ordre contre la bourgeoisie chrétienne avant et
d’apres la guerre, que Sartre, Anouilh et le Camus de La Peste éprouverent avec plus de
violence.

6}(: qui rappelle en passant le personnalisme d’E. Mounicr quc Scnghor a bien connu.



Mais Senghor poursuit une autre trajectoire intellectuelle : « je n’ai pas besoin de
rappeler que de tous temps, Dieu a été dans ’ontologie négro-africaine, I’Existant en soi, la
Force de qui procedent et en qui se renforcent tous les existants ».

Et de conclure « Cher Teilhard qui m’a toujours ramené a mes sources, en légitimant
ma Négritude ! ».

C’est que Senghor, contrairement aux intellectuels frangais, a en lui une expérience
spirituelle africaine qui fait écho aux théories de Teilhard et au systéme de valeurs qui s’en
decoule.

En effet on peut affirmer sans exagérer que c’est a partir des idées de Teilhard que
Senghor va ¢€laborer les traits de sa Civilisation de I"universel.

Quand le savant évoque « ces peuples ...qui s’agitent et veulent venir au jour en ce
moment, non pour s’opposer mais pour se joindre et s’inter féconder » Senghor accueillera le
message et le développera au maximum avec I’apologie du métissage et cette proposition d’un
monde « du donner et du recevoir, pratiquant une véritable union qui ne confond pas mais
différencie »>. Ici nous distinguons les exigences de la négritude. Et lorsque dans I’élégie a
Pompidou, on reléve une phrase comme celle-ci —priere sincére cette fois :

« bénissez mon peuple noir, tous les peuples a peau brune a peau jaune

souffrant de par le monde...qui étaient a genoux, ayant trop longtemps mangé le

pain amer, le mil, le riz de la honte

les Negres bien sir les Arabes, les Juifs avec, les Indochinois, les Chinois »
ony trouve la marque d Christianisme mondialiste matiné de socialisme humanitaire.

C’est de tout cela qu’est constitué le socle éthico métaphysique de Senghor, la base
de son idéologie qui fonda son action, et ses choix politiques.

Ici comme ailleurs il a transformé les contraires en complémentarités pour faire une
symbiose dont il garde le secret.

Mais symbiose de laquelle Senghor développe « une troisiéme voie, celle de
I"accord conciliant qui seul, nous fera plus homme, car plus étre, au sein de la civilisation de
I’Universel ».

Car il fut conscient plus que d’autres et avant les autres du fuzur de cette planéte ou

« nous sommes tous —continents. races, nations et civilisations- embarqués dans le
méme destin ...et il nous faut nécessairement étre solidaires ». (La poésie de I’action » 1980."

X X X

i -

|
Siel Petite bibliographie critique .
. M Aziza - Lédpold Sédar Senghdr:-La poésie.de I'action — Stock 1980 5
- Mamadou Dia.-Mémoires d’un militant du Tiers-Monde — Publisud 1985
- Raphaél Ndiaye.-Léopold Sédar Senghor et ['enracinement dans le terroir
d’origine — in Colloque de Dakar, 10-11 octobre 1996 — Presses Universitaires,
Dakar 1998
- Professeur Laleye.-La théorie senghorienne de la religion négro-africaine —
idem ,
- H. Gravrand.-La civilisation seereer — Pangol — NEA, Dakar
- Léopold Sédar Senghor.-Hommage a P. Teilhard de Chardin —1963 in Liberté 5,
|

Seuil 1999

- P. Samba Diop.-La figure maternelle dans la poésie de Senghor in revue Europe
— octobre 2006

- G. Lebaud.-Léopold Sédar Senghor ou la poésie du royaume d’enfance — NEA,
Dakar 1976




- J. L. Hymans.-L élaboration de la pensée de L.S. Senghor, esquisse d'un
itinéraire intellectuel — Paris, FNSP, 1964, 478 pages

- P. Fougeyrollas.-Modernisation de- hommes, ['exemple du Sénégal — Paris
Flammarion, 1967

- A Guibert et Nimrod -/.. 8. Senghor poéte d’aujourd’hui-Seghers. Laffont 2006

- M. Coumba Diop.-Sénégal trajecioire d’un FEtat — Codesria, Dakar 1992

- 1. Sorel.-L. 8. Senghor, ['émotion et la raison — Sepia, 1995

- 1. Vaillant.-Biographie de L. S. Sengi:or — Kartli..ia 2006

- L. Kesteloot.-Comprendre les poemes de L. S. Senghor — Classiques africains —
Versailles 1987

- L. Kesteloot.-Histoire de la littérature négro-afi: aine — Karthala — Paris 2001

- A.Faye et L. Kesteloot.-Senghor et la sérérité —n Edit. Critique, Archives

- Livre d’or.-Entretien avec L. S. Senghor par Philippe Saintury et J. Sorel - 1989

- Pleilliwd de Chandin : lefbe, ds Ve g O
{ZL?/;O 5 b Wﬁfl’wa}x& / X,e;j)_ac&qc@()\{/ 1956



