MAGIE

ET
ILLUSION
AU

MOYEN AGE

Centre
Universitaire
d’ Etudes et de

Recherches
Médiévales [ SENEFIANCE N° 42 ]
d’ Aix

1999

CUER MA Université de Provence (Centre d’Aix)
29, avenue Robert Schuman - 13621 Aix-en-Provence Cedex 1



Table des matiéres

ATANASSOV Stoyan. - Le corps mis en morceaux dans I'Atre périlleux :
illusion, sorcellerie, magie.

BARNAY Sylvie. - Du diable a la Vierge, Magie et mariophanie 2 la
fin du Moyen-Age.

BELLON Roger. - Quand Renart se fait magicien
BERTHELOT Anne. - Merlin Magicien ?

BOUILLOT Carine. - Quand I’homme se fait animal, deux cas de métamorphose
chez Marie de France : Yonec et Bisclavret.

BUSCHINGER Danielle. - Magie et merveilleux chrétien dans de
Wigalois de Wirnt Von Gravenberg

CARRETOF. C. Carlos. - Ce est Mervoille et Deablie : économie du désir et
magie verbale dans quelques récits arthuriens en vers.

DIAS Isabel de Barros.- Les lecteurs de signes

DUBOST Francis. - L’enchanteur et son double, Mabon et Evrain : thématique
de la dualité dans Le Bel Inconnu.

DUMONT Pascale. - Andrieu de la Vigne I’Enchanteur : magie dramatique et
illusion temporelle dans le Mystére de saint Martin (1496).

GALDERISI Claudio. - “La femme et le pantin” : la statue de cire du
Jehan de Saintré, entre pratique pieuse et réification magique.

GINGRAS Francis. - Les noces illusoires dans le récit médiéval
(XIIe -XIlle siécles).

GROSSEL Marie-Genevieve. - I'illusion diabolique dans les Vies des Peéres
dédiées a Blanche de Champagne (Lyon, ms 0868).

HERBIN Jean-Charles. - L’enchanteur Tulles dans Anseys de Metz.
HUE Denis. - De quelques transformations animales.

KESTELOOT Lilyan. - Magie et merveilleux dans les sociétés et les
épopées d’ Afrique noire.

LABBE Alain. - Les “jeux d’Orange” : matériau onirique et illusion magique
dans les Enfances Guillaume.

LACASSAGNE Miren. - Eustache Deschamps : “démonstration” contre “sortiléges”.

LAGORGETTE Dominique. - Tabourets du diable ou crédules innocentes ?
Les Evangiles des Quenouilles dans la France de I’Inquisition.

LOPEZ MARTINEZ-MORAS Santiago. - Magie, enchantements, Autre Monde
dans Jaufré.

MATHIEU Anne. - Stratégies du double dans deux conjurations magiques
de I’ Angleterre anglo-saxonne.

MOISAN André. - De I'illusion a la magie dans la geste de Rainouard.

NAUDET Valérie. - Archefer aux marches de I’enfer : héros, pratiques magiques
et rencontres diaboliques dans deux mises en prose du XVe siecle.

21
35
51

65

79

89
111

123

143

159

173

191
209
233

255

269
293

307

323

339
351

365

NOACCO Cristina. - Par nigromance et par enchantement : niveaux et nuances
du magique dans les romans de Chrétien de Troyes.

PALLA Maria José. - Magiciennes et sorciéres Vicentines. La magie du verbe
et le pouvoir de la parole.

PASTRE Jean-Marc. - Merveilles et enchantements dans le Lanzelet
d’Ulrich Von Zatzikhoven.

PELAEZ Manuel J. - La magie et sa répression dans la pensée politique et sociale de
Francesc Eiximenis et de saint Vincent Ferrier.

POLIZZI Gilles. - Le crépuscule des magiciens : topiques de I’enchantement dans le
Livre du Cuer et les Amadis frangais.

POSSAMAI-PEREZ Maryléne. - Les “mutacions des fables” : illusion et
tromperie dans I’ Ovide Moralisé.

REVOL Thierry. - Charabias et magiciens dans le théitre des Xlle-XIlle si¢cles.
SOBCZYK Agata. - Le lai de Tydorel ou la magie du silence.

SPIEWOK Wolfgang. - Clinschor / Klingsor. Variations sur un magicien.
TRAVIESO GANAZA Mercedes. - L’échec de la magie dans le Jeu de la Feuillée.

VALETTE Jean-René. - Illusion diabolique et littérarité dans la Queste del
Saint Graal et dans le Dialogus Miraculorum de Césaire de Heisterbach.

VICTORIN Patricia. - La fin des illusions dans Ysaje le Triste ou Quand la magie
n’est plus qu’illusion.

VINCENSINI Jean-Jacques. - De la fondation de Carthage a celle de Lusignan :
“engin” de femmes vs prouesse des hommes.

WOLF-BONVIN Romaine. - Amadas, Ydoine et les Faes de la dort-veille.

ZEMMOUR Corinne. - De la construction d’un espace mythique aux manifestations
de puissances surnaturelles, dans quelques lais féeriques des Xlle et XIlle siécles :
langue et symboles de la magie au Moyen Age.

383

407

423

439

453

469
491
507
519
531

547
569
579

601

617



Lilyan KESTELOOT
IFAN Université de Dakar

MAGIE ET MERVEILLEUX DANS LES SOCIETES
ET LES EPOPEES D’ AFRIQUE NOIRE



Voici bien l'occasion de commencer par cette constatation d'Hegel :
"La magie se rencontre chez tous les peuples et dans tous les temps".
Cependant que Michel Meslin remarque dans sa récente Encyclopédie des
Religions (Bayard 1997) que derri¢re tous ses oripeaux la magie pose en
réalité le probleme de la liberté de 'homme affronté a son destin.

En effet, contrairement a la religion dont les rites s'évertuent a
"concilier le divin avec l'ordre des choses du monde des hommes", la
magie, intervenant également auprés des puissances supéricures, les
manipule, les instrumentalise, et tente de les contraindre a satisfaire les
désirs humains, n'hésitant pas a transgresser les régles sociales ou morales.
René Mabille en son temps avait déja établi cette distinction dans le champ
commun du sacré.

L'Europe (pour ne citer qu'elle) a connu une longue tradition ou la
magie se confondait avec les sciences ésotériques, largement héritées de
I'Egypte et de la Kabbale juive. Et il faut reconnaitre que durant le Moyen
Age, la magie se mélange a diverses sciences qui n'ont pas encore trouvé
leur indépendance ni leurs méthodologie propre. Ainsi, la chimie, la
médecine, la pharmacologie, l'astronomie. Il suffit d'ouvrir le "grand
Albert" (15e siecle) attribué au maitre de Thomas d'Aquin, pour distinguer
a travers le fatras des recettes délirantes, des notations tres justes sur les
maladies, les plantes, les poisons, etc. ce qui explique que cet ouvrage fut
sans cesse réédité jusqu'a I'aube du XXe siecle.

Il n'est donc pas excessif d'affirmer que la magie par son aspect
technique et utilitaire, tint lieu de science exacte durant le Moyen Age
européen, et fut prise au sérieux par les plus grands intellectuels de cette
époque.

Rappelons cependant que la magie méme alors conserva un statut
éminemment ambigu ; elle fut condamnée a intervalles réguliers par
1'Eglise chrétienne, cependant qu'elle était pratiquée dans les couvents des
Bénédictins, des Cisterciens et des célebres Templiers.

C'est que le monothéisme juif hérité par le Christianisme "avait
inscrit la magie dans la sphére du démoniaque", et M. Meslin rappelle a ce
propos l'influence du Livre d'Hénoch prétendant que la magie avait été
enseignée aux hommes par les anges déchus !

C'est sans doute pourquoi on se soucia de distinguer la magie
blanche (celle des guérisseurs et alchimistes) de la magie noire (celle des
sorciers envoiteurs et empoisonneurs).



258

Malgré cela la suspicion des autorités ecclésiastiques pesera sur
toutes especes d'activités dans les sciences de la nature, méme celles
menées dans un esprit rigoureux de recherche et d'expérimentation.
Comme si le seul fait d'en explorer les lois menagait déja le dogme. Ainsi
Vésale fut condamné pour avoir osé la premiére autopsie, les Templiers
pour avoir réussi a fabriquer de 1'or, et Galilée pour avoir identifié les
mouvements exacts du systéme solaire.

On ne peut donc nier que la magie fut une forme de l'activité
scientifique, ou tout au moins qu'elle eut un but analogue : connaitre et
maitriser la nature.

Le vingtieme siécle a prouvé par ailleurs que les disciplines
relevant du paranormal (c'est ainsi qu'on les désigne aujourd'hui) sont
susceptibles d'études sérieuses et aprés l'astronomie et la médecine, la
science récupere I'hypnose, la télépathie, la télékinésie dans des universités
comme Duke et Stanford, aux USA, comme dans les centres de recherches
de Toulouse ou de Marseille.

Parallelement au domaine de la magie ainsi encadrée par le dogme
de I'Eglise, existaient des croyances trés anciennes remontant 2 la Gaule
pré-chrétienne.

Ces croyances celtes ou germaniques en tout un peuple de fées,
lutins, korrigans, dragons et loups-garous hantaient les lacs, les bois, les
monts, et intervenaient volontiers dans la vie des humains.

Les contes pour enfants ou les bandes dessinées (Schtroumpfs) en
sont aujourd'hui les vestiges dégradés.

Vivant dans les campagnes plus que dans les villes, ces étres
surnaturels furent aussi trés présents dans la grande littérature médiévale
comme en témoigne les épopées celtiques d'Irlande et de Bretagne', le
cycle germanique des Nibelungen et jusqu'aux romans tardifs de Chrétien
de Troyes.

Ceci dit, si nous abordons a présent le vif de notre sujet avec la
magie dans la société et la littérature épique sur le continent africain, on ne
peut manquer d'€tre surpris par son actualité, sa virulence, et le fait qu'elle
intervient dans quasi tous les secteurs.

C'est pourquoi il n'était pas inutile de rappeler qu'en Europe la
magic avait longtemps tenu lieu de mode de connaissance, supposant un
systéme de pensée qui intégrait tant bien que mal au vieux fonds kabbaliste
les cosmogonies des populations locales.

De méme en Afrique dont le "Moyen Age" se prolongea jusqu'en
fin du XIXe siecle, le recours généralisé aux sciences occultes est fondé sur
un systeme de pensée que I'ethnologue américain E.B. Tylor en son temps
dénomma animisme (Primitive culture 1903) : "D'apres cette conception,
dit Tylor, le monde serait peuplé d'un grand nombre d'étres spirituels
bienveillants et malveillants a 'égard des hommes. Les hommes attribuent



259

a ces esprits la cause de tout ce qui se produit dans la nature, et considérent
que ces €tres animent non seulement les animaux et les plantes mais méme
les objets en apparence inanimés". Et Tylor ajoute : "L'animisme est un
systeme intellectuel, il permet de concevoir le monde comme un vaste
ensemble ... Il a aussi un corollaire : un systéme d'indications relatives a la
maniere dont on doit se comporter pour dominer les esprits des hommes,
des animaux et des choses ... ces regles de conduites sont connues sous le
nom de "sorcellerie et magie" ... et peuvent étre comparées 4 la technique".

On peut difficilement en si peu de mots donner une définition si
complete de la logique magique, et tous ceux qui s'y cssaieront y
reviendront peu ou prou, de S. Freud® aux africanistes récents comme
Pierre Alexandre, Paul Mercier’ ou Peter Geschigre®.

Par quelque bout qu'on la prenne, la magie africaine consiste
toujours a s'emparer de cette énergie vitale, cette force occulte qui réside
aussi bien dans les étres que dans les choses et les éléments, et de la faire
servir soit a la collectivité, soit a des fins individuelles;

Cette force a autant de noms qu'il y a de peuples en Afrique, c'est le
nyama et le soma chez les Manding, l'evu chez les Fang, le djambe chez les
maka, le ngolo chez les Bakongo, I'ékong chez les Dovala.

Les pouvoirs magiques sont détenus par des spécialistes nommés
selon les cas maitres du savoir, sorciers, féticheurs ou marabouts.

Ces spécialistes devenus tels par initiation, par don inné ou par
hérédité, ont acces a cette force occulte ; ils peuvent la condenser dans un
"fétiche" ou objet sacralisé, "exactement comme les batteries ont une force
électrique qu'on peut recharger" écrit Youssouf Cissé’, le collaborateur de
Germaine Dieterlen. Sa comparaison illustre a merveille 'aspect technique
plus que mystique qui est le propre de la magie.

Les fétiches dont on se sert ainsi sont considérés comme des
médiums a travers lesquels on entre en contact avec le monde invisible, et
au moyen desquels on peut déclencher les forces de génies ou des dieux.

Le thaumaturge africain travaille en général a la demande, d'ailleurs
l'action magique ou sorciére se traduit simplement par "travail" (liggey en
wolof, bara en malinke).

Contrairement a I'Europe, on ne distingue pas vraiment ici magie
noire de magie blanche. Certes, dans certains groupes les maléfices du
sorcier peuvent étre dénoncés par un anti-sorcier (chez Seréres et les Fang).
mais dans la majorité des ethnies le méme personnage peut travailler "en
noir" comme il peut le faire "en clair". Il peut de surcroit accumuler les
pouvoirs de devin (mancie) et de guérisseur (thérapie). Ainsi les prétres
vaudou et bokonon des Ewe et Yoruba (Bénin), le kindani (Tchad) ou le
Sohantyé (Niger), semblent cumuler maints pouvoirs, y compris celui
d'exterminer leurs semblables®.



260

Dans la magie offensive, les principes sont les mémes que sur les
autres continents, et déja bien identifiés par Freud (o. c.).

On "travaille" selon la magie analogique fondée sur le principe de
similitude, avec un objet-relais censé représenté l'adversaire 4 abattre ou
hypnotiser. Clest I'exemple bien connu du fétiche a clous des bakongo. Une
fois la victime bien ferrée, on lui envoie un "korté" qui peut-étre un insecte
ou un serpent téléguidé dont la piqiire sera mortelle. Ou, dans les cas
d'anthropophagie, la victime dépérit lentement jusqu'a extinction totale.

L'autre principe, qui est davantage utilisé, est celui de la magie par
contiguité, ou magie métonymique. Elle est employée surtout dans le
domaine amoureux : on prend des cheveux et des ongles de I'époux et on
les fait travailler par le spécialiste : I'époux se détachera de la coépouse
rivale sans comprendre ce qui lui arrive. Par le méme procédé, I'homme
conquerra le cceur d'une coquette qui le repousse, ou éliminera le
prétendant qui la lui dispute.

Par cette méthode-1a on peut aussi dérober le talisman d'un
adversaire politique et lui enlever en conséquence toute sa puissance.

Il demeure cependant que la plus vaste catégorie de la magie
africaine est la magie défensive. L'environnement du monde animiste est en
effet éminemment dangereux, et I'enfant est €duqué tout petit a se défendre
des agressions occultes de l'extérieur. D'oir 'abondance d'amulettes, bains,
lotions, potions et autres gris-gris protecteurs préparés par ces méme
spécialistes. L'Ouest africain a une prédilection pour les gris-gris (mélange
de sourates coraniques et poudres et cordons animistes) soigneusement
cousus dans des sachets de cuir, et qu'on porte au bras ou 2 la ceinture de
jour comme de nuit, contre accidents, vols et envofitements.

Les Africains du Cameroun, Gabon, Congo ne portent a I'inverse
que tres peu de gris-gris ; mais ils pratiquent des procédés de "blindage"
par rituels divers et ingestion de mixtures complexes dont le résultat doit
les rendre invincibles, voire invisibles, en cas de danger grave. On voit ces
phénoménes a l'ceuvre dans les guerres, comme les textes épiques, dont
nous traiterons plus loin.

On ne peut clore ce trés rapide panorama de la magie africaine sans
signaler deux phénoménes qu'on trouve ailleurs certes (Indiens
d'’Amérique, Chamanes de Sibérie), mais qui sont peut-&tre plus
caractéristiques et toujours actuels dans le continent noir : l'alliance, et la
transformation en animal, souvent liées au rotémisme ; et le dédoublement
de la personne, qui lui permet d'étre vue participant & une réunion en un
lieu X, alors que son corps dort tranquillement en un lieu Y situé parfois a
des dizaines de kilometres !

Ces phénomenes sont courants et attestés par des témoins sinceres,
voire des rapports de police. De quoi troubler I'esprit le plus cartésien !



261

Ainsi la vie quotidienne demeure marquée par la magie, qu'on la
craigne ou qu'on l'utilise, et maints événements (maladie, déces, accident)
dont la cause est purement physique et médicale, seront réinterprétés selon
la logique animiste et dotés d'une cause occulte.

Clest dire que les récits littéraires comme les contes et les épopées
s'adressent a un public tout prét a accueillir le magique comme normal, ce
qui ne 1'empéche pas de percevoir le symbolique (fables), l'exagération, le
grossissement et le merveilleux.

En considérant avec attention les épopées d'Afrique noire, on
constate que les éléments magiques y interviennent abondamment, ainsi
que les exploits surhumains et le merveilleux épique au sens classique.

On remarque cependant des différences sensibles entre les épopées
provenant des sociétés féodales de 1'Ouest et de I'Est Africains, et celles de
I'Afrique centrale, forestiere ou cotiere, ol vivent des sociétés claniques.

Nous avons ailleurs signalé un certain nombre de ces différences,

qui autorisent a classer en deux grands groupes et quatre catégories ce trés
vaste corpus, dont nous n'avons donn¢ qu'unc idée dans notre ouvrage paru

chez Karthala/Unesco en 1997’

Je rappelle ici ce classement pour mémoire. Nous avons donc les
épopées féodales et les épopées claniques. les €popées féodales se
subdivisent en épopées royales, religieuses et corporatives. Elles ont en
général une visée et un fondement historiques.

Les épopées claniques, elles, sont franchement mythologiques, et
ne prétendent pas référer a une histoire de 1'ethnie concernée.

Ceci aura une incidence sur les récits, sur leurs formes comme sur
leurs contenus. Ceci aura aussi une incidence sur le traitement et
I'amplitude des phénomenes dits magiques.

Les épopées féodales — prenons comme exemple Soundiata
(malinké), Samba Guéladio (peul), I'Epopée de Ségou (bambara), 'Epopée
Wolof, ou Issa Korombe (zerma) — mettent en scéne des héros a priori
plausibles, et qui pratiquent la magie ordinaire comme tout un chacun.

Nul n'est surpris lorsque Lat Dior (Wolof) comme Bakari Dian
(Ségou) ou Samba Gueladio (peul), Silamaka (peul), vont en guerre
couverts de gris-gris d'invincibilité, ou armés d'un fusil infaillible, ou
équipé d'une ceinture de serpent "travaillé". Rien de plus banal et, dans
I'Afrique actuelle, tout affrontement d'importance, qu'il soit sportif,
guerrier, ou électoral, donne lieu a des préparatifs et des protections
acquises a grands frais aupres de thaumaturges spécialisés.



262

Magie encore, et cette fois moins fréquente dans 1'Afrique moderne
que les sacrifices dits "attache-royauté". Ainsi celui de Yacine Boubou par
son royal époux qui deviendra Damel ou Cayor (wolof) ou celui
(discrétement évoqué) de sa mére par Soundiata, ou encore celui trés
traditionnel d'un albinos dans la Geste bambara®. Sans compter le grand
sacrifice collectif lors de la consécration des rois de Ségou ou le ou les
corps de chefs de villages allaient rejoindre ceux des antilopes, hyenes,
lievres, phacocheres, etc. dans la grande marmite en un repas rituel ol
chacun participait : "Toute viande est viande" dit 'épopée "et ta main ne
choisit pas le morceau". Le griot sans complexe évoque ces agapes
anciennes !

D'autres aspects de la magie comme la voyance ou la prophétie sont
¢galement trés présents. Souvent du reste dans cet exercice se manifestent
des mages musulmans, par ici appelés communément marabouts. Et

remarquons que dans les épopées féodales de 1'Ouest, ces marabouts sont
invoqués et utilisés A égalité avec les mages animistes. D'ailleurs le

marabout méle sans scrupules les prieres du Coran avec les plantes, cornes
et cordelettes des féticheurs. Les marabouts épiques pratiquent I'Islam noir
(comme dirait Vincent Monteil) qui est un syncrétisme, aussi naturellement
que leurs confréres des sociétés musulmanes subsahariennes.

On retrouve donc dans les épopées les mémes "recettes" magiques
que dans la vie.

Exemple :-1'envoitement. Ce procédé courant utilisé par les femmes
contre leurs coépouses, par les employés contre leurs employeurs, par les
amants rivaux, ou les fonctionnaires ambitieux, l'envoiitement donc est
dans ces épopées la solution adéquate aux problemes politiques épineux ;
la prise d'une ville, ou la réduction d'un vassal.

Ainsi c'est avec un chat "marabouté" que le roi de Ségou vaincra le
roi de Djonkoloni ; c'est par ses charmes amoureux que la sceur de
Soundiata arrachera son secret d'invincibilité au roi Soumahoro.

La magie dans I'épopée comme dans la vie ne se soucie pas de
morale. Elle est d'un pragmatisme désarmant. Tous les moyens sont bons
pourvu qu'on réussisse.

Signalons un fait étonnant cependant, pour nous occidentaux : la
protection magique et ses instruments semblent ne rien enlever a la gloire
du héros vainqueur. Au contraire, la vaillance de son bras, méme "assistée”
de fagon occulte, n'en sera pas moins louangée. Et méme on assiste parfois
a des scénes amusantes a ce propos : ainsi dans le combat, épique s'il en
est, de Bakari Dian et Bilissi (Ségou) ce dernier raille Bakari qui faiblit :
"HE, ton marabout t'a menti mon petit Bakari, lorsqu'il t'a assuré que tu
pouvais me battre".



263

Et a la séquence suivante ou Bakari prend le dessus sur son
adversaire, il lui lance : "Tu vois que mon marabout n'a pas menti,
Bilissi !".

Il semble si évident que les deux guerriers sont bardés de
protections, que finalement ce sont les puissances de leurs marabouts
respectifs qui feront la différence et départageront le vaincu du vainqueur.
Cela pourrait du reste poser le probleme du suspens et désamorcer l'intérét
du récit. En réalité le suspens est maintenu, car public ou combattants, nul
ne sait d'avance qui a eu le meilleur marabout !

Dailleurs un bon marabout ne dispense pas le héros de prouver sa
bravoure. C'est plutdt "Aide-toi le ciel t'aidera" ; et la garantie
d'invincibilité est considérée comme un stimulant d'héroisme, en aucun cas
comme invite a la lacheté.

Dans ces combats cependant on pourrait distinguer les techniques
magiques des phénomenes ol nous reconnaitrons le merveilleux propre a
I'épopée. Ainsi ces métamorphoses ou l'un des combattants se transforme
en oiseau (Soumahoro), ou les balles se muent en abeilles ou en flammes
(Bakari Dian), ot les chevaux se mettent a parler (B. Dian), ou prennent les
sentiments de leur maitre (Malaw dans Lat Dior).

On assiste aussi au grossissement épique avec Bilissi qui a sept
tétes et monte sept chevaux (Ségou) ; avec des coups d'épée qui tranchent

le cavalier de haut en bas et sa monture avec (presque partout) ; ou bien
lorsque le sabre coupe plusieurs tétes a la fois, ou encore lorsqu'il fend une
montagne (Soundiata).

On n'est pas loin de Roland a Roncevaux, dont méme l'amitié pour
Olivier trouve écho dans celle de Poullorou pour Silamaka (Ségou).

Enfin dans les épopées religicuses le merveilleux musulman se
manifeste sous formes de visites d'anges, ou de voyages mystiques (El
Hadj Omar), ou encore de réves prémonitoires, et de miracles comme la
promenade sur la mer du Marabout Ahmadou Bamba.

Dans les épopées corporatives (toujours en sociétés féodales) la
magie est de nouveau trés instrumentale : préparations occultes pour la
chasse ou la péche, affrontement avec des animaux-génies au préalable
envoltés etc., etc. Tout cela pimente les récits d'exploits, mais demeure
somme toute dans l'ordre du normal, dans une société animiste ou le
paranormal est quotidien.

En absorbant les épopées d'Afrique forestiére et centrale, on entre
dans un domaine plus fortement marqué par le fantastique.



264

Les héros ne se contentent pas de la magic ordinaire, mais sont
dotés de pouvoirs hors du commun et ce souvent dés la prime enfance. On
entre donc d'emblée dans le merveilleux.

Ainsi le héros du Mwindo aide sa mere a porter les fagots avant
méme de naitre, décide que l'accouchement se fera par le doigt et non le
vagin, et parle dés le premier jour.

Le héros de I'épopée Douala nait avec les armes magiques qui lui
permettront ses exploits ultérieurs aprés avoir enjoint a sa mere de le mettre
au monde.

Dans le Mvett, le pere du héros va ouvrir la poitrine de son bébé
pour le blinder de fer.

Lianja dans 1'épopée Mongo (Congo) naitra de sa mere, a la suite
des inscctes, des oiseaux, des animaux de la forét et des Pygmées. Il
s'inscrit dans un processus quasi cosmogonique.

Quant a I'accouchement de Ozidi héros de I'épopée Ijo (Nigeria) il
va durer une bonne semaine.

Les exploits de ces héros claniques ne connaissent pas de limites.
L'enfant Mwindo survit et sort indemne aprés avoir été pilé et enfermé dans
un pilon, et immergé plusieurs jours dans la mer.

Devant la foule qui l'encercle "il s'envole comme un oiseau, il
disparut, ils ne le revirent plus". Il va se faire initier chez Nyamurairi dans
le monde souterrain, y réussit plusieurs épreuves et épouse la fille de ce
personnage infernal (au sens latin) : il vainc une forét d'arbres parlant,
disperse une armée de fourmis rouges en les nommant, taille une brousse
d'herbes qui sont des princes enchantés avec vingt houes et dix serpes 4 la
fois, enfin dompte (puis épargne) sa belle-mere changée en buffle terrifiant.

Mwindo va encore livrer cent combats contre des preux "qu'il fend
en plusieurs pieces", ou contre les éléments comme la Foudre "qu'il saisit,
Foudre déféqua de peur, Mwindo jeta Foudre 2 terre, il voulut la découper
avec son couteau, foudre s'écria : non, non, notre ainé Mwindo, je suis ton
serviteur, je ne peux plus te dominer !"

Les combats de 1'Ozidi du Nigeria sont encore plus surprenants ; les
antagonistes volent dans les airs, se décapitent ou se découpent en
morceaux (décidément !) meurent, puis ressuscitent aprés deux jours grace
a une herbe magique, sortent leurs ceintures magiques cachées dans leurs
entrailles, et recommencent a se battre. Cela peut durer des pages et des
pages, les tétes coupées des vaincus parlent encore pendant trois jours "Oh
Oréame, injustice, injustice, tes pouvoirs surnaturels j'en possédais assez
pour étre ton égale"”.

Ozidi aidé de sa meére la sorciere Oréame, se battra encore contre
I'homme-squelette, contre 1'Ogre Odugu, contre le roi Scrotum, et il faudra
pour le calmer rien de moins que le Dieu Variole (Sakpata) qui est honoré
tant par les Ewe et Yoruba (voisins) que par les Jjo.



265

Dans Lianja également on assiste a des résurrections de guerriers,
bien que par ailleurs la progression de ses tropes se fasse cn terrain plat, a
travers la forét équatoriale, et que les combats soient becaucoup moins
colorés. Mais un héros de cette trempe ne meurt pas et c'est sur la fumée
d'une fleur qu'il monte au ciel chez Dieu.

Enfin les diverses versions de Mvett des Fang (Cameroun et
Gabon) mettent en présence le peuple des Immortels géants de race divine
contre le peuple des Fang, Mortels mais héroiques et ingénieux.

Leurs héros volent dans les airs sur des éléphants de fer ou des
oiseaux magiques, ou pénetrent sous la terre pour chercher de l'aide aupres
de leurs ancétres.

I1s franchissent en un instant ravins, montagnes, foréts et nuages. Ils
construisent des routes bétonnées en trois jours. IIs se promenent toujours
avec leur sac a dos contenant gris-gris et armes magiques.

Mais le travail du fer partout présent chez les Mortels par les armes
et "blindage initiatique", comme chez les Immortels qui le maitrisent
depuis toujours, apparait comme l'opération magique par excellence. La
conquéte du fer que s'incorporent les simples humains s'inscrit dans celle
de l'immortalité qui est le but ultime de leurs entreprises.

Ces héros ainsi "préparés"”, acquiérent les pouvoirs des géants, nc
flt-ce que pour un temps :

Ainsi Moneblum mange chaque jour "deux moutons et trois poulets
en plus de deux régimes de bananes pilées" "il tire son épée flamboyante
d'un coté et voum !, tous les arbres furent coupés ; il se frappe la poitrine et
vomit un ceuf en or ; il projette I'ceuf d'or en l'air et voum ! la route du
méme coup fut construite”.

Et si le peuple d'Oku est toujours vaincu en fin d'épisode, ce n'est
pas sans gloire ni bénéfice. Le combat qui reprendra a 1'épisode suivant
symbolise la révolte de I'homme contre ceux qui I'oppressent fussent-ils
des dieux ; tandis que cette recherche d'immortalité par la magie du fer
nous rappelle curieusement mutatis mutandis l'aventure alchimique.

Cet appétit et ces exploits gargantuesques relévent cependant plus
du merveilleux que de la magie, et si les peuples s'en délectent, ils n'en sont
pas dupes pour autant.

La magie et la sorcellerie sont pourtant trés actives dans ces régions
forestieres, et le "canon" gabonais est censé plus dévastateur que le "korté"
malien. Mais leurs épopées ne visent pas a étre les miroirs de la vie. Plut6t
le grand cinéma de l'imaginaire. Le lieu de parole ot le réve se déploie sans

bride aucune. Et si la fonction identitaire est, sans conteste celle de 1'épopée
féodale soudanaise, les €popées de forét semblent €tre davantage vouées au

défoulement et au divertissement des sociétés claniques.
Dans ces groupes ol l'individu demeure continuellement sous le
contrdle du clan et des anciens, les aspirations des jeunes explosent dans



266

des héros transgressant tous les interdits ; frondeur, querelleur, violent,
injurieux, le héros du Mvett, des épopées Bassa ou de 1'0zidi, n'est pas au
service d'une cause nationale ou familiale. Il se bat pour lui méme. II est
plus proche du Gangster ou du Cow boy que du Preux Chevalier.

Avons-nous suffisamment fait percevoir les nuances de la magie et
du merveilleux épique dans les sociétés animistes ? Sirement non ! Mais
nous espérons vous avoir mis l'eau a la bouche, et donné l'envie de vérifier
nos hypotheses par le recours direct aux textes, toujours accessibles aux
amoureux de I'épopée.

Bibliographie

- Michel Meslin : La mentalité magique et la manipulation du sacré, dans

Encyclopédie des Religions - sous la direction de Ysé Masquelier et
Frédéric Lenoir - éditions Bayard 1997.

- E. De Martino : Le monde magique - Marabout - Université - 1971.

- A. Barbault : Traité pratique d'Astrologie - Seuil 1961.

- Albert le Grand : Les merveilles du monde - 1477.

- R. Trautmann : La divination a la Céte des esclaves et a Madagascar -
IFAN - Larose - Paris - 1939.

- P. Geschiere : Sorcellerie et politique en Afrique Noire - Karthala 1995.

- B. Mve Ondo : Sagesse et initiation fang - Sepia - Paris - 1991.

- Pierre Alexandre : Magie - article dans Dictionnaire des civilisations
africaines - Hazan - 1968. Voir aussi : fétiche, autel, religion,
sorcellerie, sociétés secretes, hommes-lions, totémisme.

- L. et B. Dieng : Les épopées d'Afrique Noire - Paris - Karthala - 1997.

- B. Dieng : L'épopée du Kajoor - CAEC - Dakar - BP 5332 (FANN)

- I. Correra : Samba Gueladio - IFAN - Dakar - BP. 206.

- L. Kesteloot et coll. : L'épopée bambara de Ségou - Nathan - 1972 -
L'Harmattan - Paris - 1993.

- S. Eno Belinga : L'épopée camerounaise Mvett - Yaoundé - 1978.

- D.T. Niane : Soundiata - Présence africaine - 1960.

- J.P. Clark : The Ozidi Saga - Howard Un. Press - 1991 - Washington.

- D. Biebuyek : Hero and Chief (Mwindo) - University of California Press
- London - 1978.

- Wodan : Le monde des fées dans la culture médiévale - articles de A.
Berthelot, D. Buschinger, J.M. Pastre, A. Gimbert, M.G. Grossel,
A. Gier, M.F. Notz - Reineke verlag-Greifswald - 1994.

- T. Ndong Ndoutoume : Le Mvett, 2 vol. - Présence africaine.

- A. Troyer : Récits épiques des chasseurs - L'Harmattan - 1997.

- G. Innes et B. Sidibe : Hunters and Crocodiles - Unesco et P. Nordbury -
Sandgate - 1990.



267

Notes

Voir Jean Markale - L'épopée celtique en Bretagne - Payot 1975. Voir aussi revue
Wodan - Le monde des fées dans la culture médiévale. Reineke Verlag-
Greifswald 1994.

Dans Totem et Tabou - Payot.

Dictionnaires des civilisations africaines - Hazan.

Sorcellerie et politique en Afriqgue Noire - Karthala 1995. Geschiére, a l'instar de
M.C. Ortigues et Evans Pritchard tente de distinguer magie (witchcraft) de
sorcellerie (sorcery), cette derniére étant trés liée a la parenté (on en hérite par un
parent et on la pratique dans sa famille).

Youssouf Cissé - La confrérie des chasseurs malinke et bambata - Karthala 1995.
Ceci procede, selon les psychanalystes M.C. et E. Ortigues, d'une conception du
mal radicalement différente des religions révélées : “Dans la religion animiste,
I'individu serait traversé par des forces bonnes ou mauvaises dont il ne se sent pas
forcément responsable. Il appartient au groupe (ou a un anti-sorcier) de le
controler” (Oedipe Africain - Plen - 1966).

L. Kesteloot et B. Dieng - Les épopées d'Afrique Noire - Paris - Karthala/Unesco
1997.

Voir aussi celui de sa femme Nolivé par le roi zoulou Chaka.



