ke

b

Lilyan KESTELOOT
IFAN /

’

Université de RAKAR

F @ iR e

: - 11 semble trivial d'affirmer que l'eau en pays sahélien est
condition méme dela vie ! Est-ce pour cette particularité géographique que
tant de divinités, génies et puissances surnaturelles des peuples habitants

ges rggigns ont été identifiées totalement ou en partie avec 1'élément
iquide 7%

Nous avons étudié nagudre comment un génie des Peuls pouvait se
confondre avec un cours d'eau jusqu'a indiquer une route migratoire (1).
Nous tenterons ici de spéculer de maniére plus extensive sur les rapports de
l'eau des dieux et des rois en ces zbnes de savane aujourd‘'hui menacées par
le désert.

Si 1l'on interroge tout d'abord ne fut-ce que les noms des étres

divins majeurs dans les mythologies mandé, nous constatons avec Marcel Griaule
u'il s'agit souvent de "dieux d'eau",- Certes on connatt le Faro bambara
pluie et fleuve) qui délivra 1l'homme créé de la tyranie de 1'arbre Remba {23
On sait moins cepepdant que le nom ancien de dieu wolof est Yalla Guedj. Si
Yalla vient du Allah musulman présent au Nord Sénégal(depuis le 11& siécle)
Guedj est le nom de 1'Océan... Et sait-on que le créateur des Séréres s'appel-
le Rog, qui se trouve &tre aussi le nom de 1la pluie ? Tandis qu'en Soninké

si Hari ou Harn désigne le dieu principal, le fleuve se dit Hann ; 1la pluie
Kemm et le "propriétaire supréme" se dit Kamane...

Le rapport eau-grand dieu est donc attesté, et aussi net que
1'était celui du grand-dieu-soleil chez les Egyptiens ou les Aztdques. Et
si ce n'est que sur ce point, on pourrait signaler ici une différence no-
toire entre des peuples Ouest africains et leurs prarents pharaoniques :
contrairement a ceux-ci, jamais ceux-13 n'eurent-ils de culte solaire, et
bien plutdt, ont-ils placé la puissance qui les crée dans l'onde, qu'elle
soit pluviale, fluviale ou maritime. Intuition en parfait accord du reste
avec les données de 1l'évolution et de 1la biologie cellulaire.

Il n'est pas inutile de remarguer a ce PTropos que ce sont les
religions du livre, judalsme, christianisme et islam, gui héritérent des
théophanies solaires et plus généralement ouraniennes diffusées par les
Egyptiens dans tout le bassin méditerranéen. Le dieu buisson ardent et co-
lonne de lumiére de Malse, le pantocrator rayonnant et le Christ sur char
de feu dans le ciel de 1l'Apocalypse, les sept cieux enfin traversés par
Mahomet, auxquels répcndent Lcc sept cieux franchis par Dante, participent
de cette symbolique de l'air et du feu 2 partir de laquelle on émettra les
concepts relatifs a la toute puissance divine et ses manifestations en
Occident. Puisqu'aussi bien la sensibilité européenne fut toute entiére
formée et informée par la civilisation judéo-chrétienne.

Pour en revenir 3 1'Afrique et plus précisdment i cette frange
sahélienne de 1'Afrique de 1'Ouest, on constatera donc que le divin est,
plus souvent qu'au feu, associé & l'eau au point d'en &tre parfois insépa~
rable.

51) - Tyamaba, mythe peul - Notes Africaines n°s 185-186 - IFAN 1987.
2 ) - G, Dieterlen : essai sur la Religion bambara - Mouton et Co - Paris.




v i

Cependant entre le grand dieu et 1'homme, il existe en ces
pays nombre d'intermédiaires. Et maints auteurs (L. V, Thomas, Dammaw,
Parrinder, Froelich, etc.) ont Ssignalé l1l'absence de culte au créateur, et
la préférence accordée a ces divinités-génies locaux que certains assimi-
lent aux saints des religions révélées, tandis que d'autres les interpreé-~
Tent comme éléments du polythéisme.

Sans entrer dans ce débat (& notre sens de peu d'intéreét) nous
nous arréterons sur. la notion et la nature de ces puissances intermédiaires
qui ont rapport direct avec les populations mandéka.

Entre 1'eau et les hommes 1'intermédiaire le plus évident est
l'animal qui se meut dans l'eau et entre en contact avec l'homme en venant
sur la terre, Bref l'amphibie : sont donc privilégiés pour cette fonction
numineuse les crocodiles, varans, pythons et serpents d'eau, hippopotames.
I1 y a aussi des créatures étranges comme le lamantin, ou imaginaires com~
me les sirénes ou autres "dames d'eau,

Tout le monde connait les mythes ou florissent les Mamies-
Watta le long des cbdtes africaines. Nous évoquerons en survolant 1'inté-
rieur des terres, Malisadio l'hippopotame de Bafoulabe et Harakoy la dame
d'eau du Niger, sans compter le grand Ninkinanka du Gabou et du Manding,
le "Saaba Miniamba™.

Pour 1les cas qui nous concerment cependant, nous remarguens que
la récurrence des reptiles, sauriens et assimilés, en tant que puissances
surnaturelles objets de culte, est tout & fait surprenante, En effet au
Sénégal les génies a forme reptilienne sont nettement dominants par leur
nombre sur toutes les autres especes d'animaux.

On peut ici élaborer toute une spéculation s'inspirant de
Jung ou de Bachelard sur les symbolismes qui expliqueraient cette préfé-
rence. Mais me méfiant quelque peu des références occidentales en matidre
de symbolismes, vu qu'il n'est en rien prouvé que les symboles aient des
valeurs universelles, je chercherai plutdt une explication interne a ce
phénoméne culturel.

Et la seule gque J'apercois pour l'instant est que, dans ces
régions pré-désertiques, le reptile est Signe _d'eau, vu qu'il hante souvent
les recoins humides. En tout cas, dans 13 mentalitg populaire, il est
censé se trouver preés de l'eau, ou dans l'eau. Et cela est vrai pour les
grands sauriens et méme les pythons qui sont en effet amphibies,

De la tous ces mythes qui lient 1la découverte d'un puits ou
d'une source a un serpent, aupr¥s duquel on a fondé un village. Il serait
intéressant d'établir une statistique des villages de savane fondés sur
un mythe dece type, dont le moddéle se répete avec une régularité déconcer-
tante ! Le rapport serpent-puits, ou Serpent-cource, ou varan-marigot, ou
croco-fleuve, ou rab-mer, ou rab-fleuve, est réitéré a 1'infini et donne
généralement naissance & un culte encore aujourd'hui en vigueur malgré
1'Islam partout installé. Et il reste a dessiner, & relever cette topogra-
phie religieuse des villages sahéliens. Je ne sais si on aura le temps de
le faire avant qu'ils ne disparaissenteec...

Mais ici nous ne tenterons que la mise en évidence du rapport
eau/génie amphibie/royauté qui n'est quiun cas de figure du modéle mythique
précédent : lorsque le culte du dieu d'eau insuffle un pouvoir royal, ou
plus exactement quand un pouvoir se fonde sur un génie des eaux.




¢

Ctest une structure de mythe qui se rencontre assez souvent
pour que nous l'ayions identifiée comme "typique" dans les réc;ts de ces
régions du Mandé qui ont connu de grands empires féodaux. Ainsi le @ythe
du Wagadou chez les Soninké, celui du Tyamaba chez les Lamtoro du Tékrour,
celui de Biton chez les Bambara, sont autant de mythes de fondation de
royaumes et de dynasties., Or chacun d'eux s'origine dans une relation struc-
turante entre 3 éléments : un élément liquide (puits, fleuve Sénégal, fleuve
Djoliba), un génie d'eau (serpent Bida, serpent Tyamaba, génie Faro) et un
roi (Diabé, Birdm Butdr, Biton Koulibaly). Le pacte ou la parenté entre le
génie et le roi, le séjour du génie dans l'eau, l'assurance de prospérité
du royaume grice & ce génie d'eau (or et pluie pour Wagadou, eau et trou-
peaux pour Tékrour, récolte et or pour Biton), enfin le pouvoir royal donné
avec culte et interdits a la clef, (sacrifice humain annuel pour Wagadou,
interdit de vision féminine pour Tékrour, sacrifices humains annuels pour
Bambara) font de leurs bénéficiaires des rois sacrés investis de pouvoirs
fertilisants s'ils demeurent en accord avec leur double divin, ce dernier
étant plus d'une fois leur parent immédiat (Diabé est frére de Bida, Birom
est frere de Tyamaba, Biton est adopté en té&tant le lait de Faro).

Le pouvoir sur l'eau étant prioritaire dans ces pays qui vivent
ou meurent selon qu'il pleut ou ne pleut pas.

Aussi du moment que le pacte est rompu, c'est l'eau qui est
d'abord supprimée (cas de Wagadou). Ou encore le génie se retire dans 1l'eau
avec le troupeau désormais raréfié (cas de Tyamaba). Dans le mythe de Biton
il n'y a pas de transgression donc pas de rupture : au contraire le o1,
Fama (celui qui posséde la force) sera nommd Djétigui = propriétaire et
maitre de l'eau. La triade va fonctionner sur toute la durée du royaume
jusqu'a sa prise par El Hadj Omar. D'autres mythes royaux restituent le méme
scheme de base, comme celui de la royauté du Gabou et celle du Samba Guela-
dio du royaume denianké, Mais nous n'envisagerons ici qu'un dernier mythe,
celui de Ndiadiane Ndiaye fondateur des royaumes wolof qui est peu connu
en dehors du Sénégal.

Nous y trouvons d'abord le fleuve depuis Guédé (Podor) jusqu'a
Saint-Louis., Mohamadou fils du Lamtoro musulman du Tékrour s'exile ; "il
vit dans le fleuve" et il arrive au Walo doté de pouvoirs surnaturels tels
que les gens du pays le prennent pour un dieu et en font leur roi, l'ayant
rebaptisé Ndiadiane.

Nous avons ailleurs tenté d'!'éclaircir quelque peu ce trés ancien
mythe (13& sidcle) mais ici nous examinerons seulement sa structure de
départ : on a bien 1'élément liquide et le jeune prince. Mais 1'éiément
intermédiaire, le génie d'eau semble manquer.

C'est que le futur roi est devenu lui-méme génie d'eau, son
séjour aquatique a changé sa nature, ou plus exactement sa nature d'homme
intéegre désormais sa nature de dieu, et c'est pourquoi ses contemporains le
nomment d'un nouveau nom : Ndiadiane qui signifie extraordianire, reconnais-
sant ainsi sa différence et sa supériorité.

I1 n'y a plus de reptile ici direz-vous. Exact. Mais en appa-
rence seulement. Car tout Saint-Louisien sait que de temps immémoriaux le
génie du fleuve est Mame Koumba Mbang dont les apparitions peuvent prendre
forme humdine ou reptilienne.




Sl

Et donc pour le.Wolof quand il ehtend le mythe de Ndiadiane,

‘11 comprend d'office sans qu'on le 1lui précise, que le jeune prince a é&té

pris et adopté par ce génie irracible. S'il a pu vivre dans l'eau, ce ne
peut &tre qu'avec l'accord du terrible rab ! Donc la triade est toujours
13, mais cette fois implicite, ;

Si par ailleurs rious sortons du mythe et interrogeons 1l'his-
toire des royaumes-wolof, nous en retrouverons les traces prégnantes dans
les rites d'intronisation qui accompagnérent chaque nouveau roi dans cha-
cun des royaumes. Les bains rituels (Xuli-Xuli) de Njaseew (Walo) de
Nder&p (Baol) de Gadd-Nandul (Kayor) sont autant de re-jeu du séjour flu-
vial initiatique de Ndiadiane, au sortir duquel il s'est retrouvé autre,

d'une double nature, et apte a gouverner désormais. Ainsi les rois wolof
étaient censés par ces bains rituels, se transformer aussi en hommes-

génies bénéfiques et fertilisateurs. Voila pourquoi si il y avait séche-
resse, mauvaise récolte ou épidémie, on le rendait responsable et on pou-

vait le destituer.

: L'histoire du symbolisme mythique conduit & poser le probléme
de la vie et la mort des cultures, écrit le psychanalyste Paul Diel., Sans
aller plus loin 1'étude de ces mythes sahéliens nous améne 2 nous interro-
ger sur la nature réelle du pouvoir royal en pays mandé (soninké, manding,
bambara, wolof, voire peul et séréere) sur ses repports intrinséques avec
le sacré et ses problémes actuels pour devenir enfin profane et démocra-
tique,

Mais ceci est une autre histoire que nous pourrions traiter
en étudiant d'autres aspects des mythes en question et notamment les rela-
tions entre les différents acteurs du pouvoir, dans les épopées qui leur
font suite, et que ces mythes légitimisent.




