o .
. 4

7

Notes Africaines Lilyan KESTELOOT

APERCUSSUR LA MAGIE EN AFRIQUE

Les vieux Bambara ont coutume de dire, lorsqu’ils s’apprétent a utiliser les forces
occultes : “si Dieu le veut que cela se fasse, si Dieu ne veut pas, que cela se fasse tout de méme
I Toute 1’attitude magique est 13, dans la volonté de coercition du surnaturel. Cependant que
I’attitude religieuse suppose la soumission de I’homme 2 la volonté divine. La magie ¢st donc
exactement le contraire du Inch Allah Pour mieux définir la magie africaine nous renvoyons a2
I’excellent et synthétique article de Pierre ALEXANDRE dans le Dictionnaire des Civilisatiorns

africaines (Hazan, 1968).

7’& %n peut dire que 1’Afrique animiste a pratiqué depuis toujours et pratique encore

quotidiennement la magie ordinaire.

L’action magique est quasi constamment dirigée vers des intéréts tres concrets et tres
particuilers,soit positifs (acquisition de fortune matérielle, d’€levation sociale, de hénéfices
amoureux ou sexuels), soit négatifs (échec, maladie, ou décés envoy€s a un rival).

Les pouvoirs magiques sont en général détenus par un spécialiste appelé, selon les cas,
sorcier, féticheur ou marabout ; saltigué (sérére), mori (bambara), serigne ou liggeykat
(wolof), bilejo (peul), sohantyé (sonrhai), nganga et boyem (fang), sulutigi (malinke), subaga
(bambara), etc.

Ce spécialiste, devenu tel par initiation, par don inné ou par hérédité, a acces a la force
occulte (le nyama chez les Manding, le kang chez les Bamileke). Cette force est en général
condensée dans un “féfiche” ! qui peut avoir 1 000 formes selon les différentes ethnies, et qui
est composé de matériaux symboliques.

Ainsi les “boliw” des Mandingues sont faits d’un placenta d’animal, de terre, de fer ou

~ d’or, de bois, et sont alimentés par des sacrifices de sang, “‘exactement comme les batteries ont

une force électrique qu’on peut recharger” écrit Youssouf Tata CISSE (La Confrérie des
chasseurs mulinke et bambara, Kessista, 1994). Sa comparaison illustre 2 merveille 1’aspect
technique plus que mystique qui est le propre de la magie. Il demeure que les fétiches dont on
se sert ainsi sont considérés comme des “médium” au moyen desquels on peut déclancher les
forces surnaturelles appartenant a des génies ou a des dieux.

Mais les “maitres du fétiche” ou les prétres de la divinité sont bien les seuls a décider de
1’usage de ces forces, et ils les vendent a qui bon leur semble.

Le thaumaturge africain travaille ainsi souvent & la demande ; d’ailleurs 1’action magique
se traduit simplement par “travail” (liggey en wolof, bara en malinke):

. Dans beaucoup de sociétés africaines le méme féticheur peut travailler “en noir” comme il
peut le faire “en clair”. Il peut aussi posséder les pouvoirs du devin et du guérisseur. Ainsi =
bokonon des Ewe et des Yoruba (Bénin) de méme que le kindani des Moundang (Tchac)
semblent cumuler tous les roles (Adler et Zempleni : Le bdton de I’ aveugle, Harmann, 1972).
Cependant que chez les Peuls et les Séréres, ces roles sont tenus par des personnages
différents. En Afrique centrale aussi (Bulu, Fang, Bakongo), on ne confond pas le monganga

I Le mot est impropre Efcliqao cn portugais), mais courant ponr désigner un objct
“chargé”&,ﬁa’t&@ : / ;




quiseigne ct % boyewmqui auil ermanipule %evus «iafinfinent vorace” pour la plus grande
terreur de ses conditoyens (B. ¥ive Ondo, Sagesse et initiation.. fang, Sepia, 1991). Chez les
Sonrhai en revanche, les Sohani}é semblent Bien, selon J. Rouch, posséder tous les pouvoirs,
y compris ceux d’exterminer par le Korté. _— ' )

Prenons cet exemple du korté, treés largement répandu dans I'aire des Mandingues
(Malinke, Bambara, Dioula Mandenka). C’est un envolitement ou un empoisonnement avec
lequel on élimine rapidement un adversaire. On peut I'utiliser par jalousie, par vengeance ou
simplement par malveillance. On va donc chez le féticheur et on le paye pour la fabrication de
1’objet meurtrier qui est souvent un composé de poudres ou de feuilles que I’on mettra dans la
sauce, ou simplement sur le chemin de 'indésirable. Le korté peut aussi étre un insecte dont la
piqiire sera fatale ; parfois aussi il suffit que 1’objet korté vous touche pour qu’une tumeur
cancéreuse vous pousse jusqu'a vous emporter dans 1’autre monde. Rien & faire contre le korté,
c’est la magie irrémédiable, on en meurt beaucoup entre Niamey et Tambacounda. On connait
aussi le célebre “fétiche 2 clous” des Bakongo, que le sorcier manipule selon les lois de la

magie analogique, ou encore le “canon” des Gabonais.

Mais on utilise plus souvent des procédés moins meurtriers. Ainsi les femmes pratiquent
couramment le détournement d’affection ou le divorce forcé, pour accaparer la totalité de
I’amour marital.

On emploie alors la magie par contigiiité, en prenant des’ cheveux ou des ongles de
1’époux,et en les faisant “travailler” par le spécialiste. Toute action sur ces parties de I’individu
se répercute sur I’ensemble : 1’époux se détachera de la coépouse rivale, ou mieux, ne pourra
plus la supporter.

C’est pourquoi tout Africain averti, méme modeme et instruit, sait que sa ou ses femmes
lui font ingurgiter des philtres, et pour s’en défendre il est bien obligé de demander des
“protections” & son marabout personnel. :

Ceci nous amene 2 la plus vaste catégorie de la magie : la magie défensive. D’ol
I’abondance d’amulettes, bains, lotions, libations et autres gri-gri protecteurs.

Cela commence avec le tout petit enfant que la mere “protége” de la mauvaise bouche de

ses voisins, puis avec 1’écolier qu’on “lave” avant I’examen, et qu’on munit de bracelets etde .

sourates pour le garantir des jalousies. L’adulte portera 4 son tour ceinture et anneaux
“gravaillés” au village, contre les vols, les accidents de voiture, les envolitements de ses
épouses ou de ses confreres.

L'environnement du monde magique est éminemment dangereux, ¢t une grande part de
I’énergie passe dans 1’évitement des multiples pieges qu’il recele (Emesto de Martino : Le
monde magique, Marabout U., 1971).

On ne peut clore ce rapide panorama de la magie africaine sans signaler deux phénomenes
qu’on trouve ailleurs certes (Indiens d’Amérique, Chamanes de Sibérie) mais qui sont plus
caractéristiques du continent noir : la transformation en animal, liée au totémisme, et le

dédoublement. Ces phénoménes sont S courants et attestés par des témoins notables, vorre des -

rapports de police, qu’ils troublent I’esprit le plus cartésien. .

Or: constate cepcndaxvlrtrlilﬁnc' raréfaction de ces deux formes &émaglcdans les rééwn?trés e

islamisées. Tandis qu’elles se perpétuent dans les contrées oll 1’animisme se conjugue avec un
christianisme “adapté”. :

_ Nulle éwde n’a encore mesuré ’'impact de la magie dans les sociétés africaines actuelles.
Mais forte est son incidence sur le budget des ménages, comme sur la psychologie tant
collective qu’individuclle.

Une tendance 2 fechercher la solution des maints problémes quotidiens pér cette méthode,

5

s



encourage la prolifération de sorciers charlatans. Moins controlés dans les villes que dans les

campagnes, ces charlatans exploitent les peurs ataviques et les frustrations nouvelles. Ils
profitent au maximum de leurs compatriotes et constituent un handicap non négligeable au
développement des SOCIEES ainsi fagocftées par I’ occultisme (L. Kesteloot : Occultisme et

religion, IFAN, Dakar, 1993). p}v Y

Lire en outre, de P. Geschiere : Sorcellerie et politique - Karthala 1994, ainsi que
Sorcellerie et priére de délivrance, de Meinrad Hebga - Présence Africaine. 1933 -

Lo Mesin

<<
/"‘9 tla 22 /M«:}Z Af"e@'«aﬁ/é‘*k—
@‘P’Ké‘c‘én//;— &’2 (&n (%% -‘d.,e-,

W’“ “rpes Cfﬂ: 2o
!Mmféquz .
gm§w Cehrprigi R eniveraebls. (4\

?@ﬁca» dw'r’i ey &zr‘ym @/ih,fu/-—a—,)
& 7wac?1¢¢em aailf @7&@1 ol

/yy/\,

E&e ce 4@:% i IZ/ZQWQW
Do eé&w/c reireee da BEVE A,
Lo m&%«u; 73 /mwwzfe @m/é)zzyg«ﬁ A

Z”J&M.ee_ A / e -
,é, cu./i@ @f‘manﬂzu&:&g mzi?&,
J&é;ﬁfm&tfﬁ @ E?\. ; /wf“ MQ&JJ/I
f/@oﬁﬁ 2 Z

GLCLog €2 2s 7 B
dovrra?e Lty £ ‘ LZC aefe o,

faaios 3




