Lilyan Kesteloot
IFAN/CAD
Université de Dakar

FIGURES ET CONCEPTION DU POUVOIR
DANS LES EPOPEES D’AFRIQUE NOIRE

Sunjara Magan Konaté
Master and Warrior Master
O Sorcerer seizing sorcerer
The answerer-of-needs
(J.Johnson — Sunjara)

Le pouvoir a de tout temps polarisé 1’imaginaire, et sa répercussion sur la littérature
fut magnifiquement illustrée en son temps par les travaux de Georges Dumézil. Dans ses 3
tomes de Mythe et épopée, rappelons que Dumézil a développé tout a loisir les multiples
expressions du pouvoir doté des fonctions religieuse, guerriére et nourriciere, et ce a travers
les épopées indo-européennes, depuis les Nartes jusqu’au Mahabarata, des Greco-Latins aux
Germains et Scandinaves.

La conception du pouvoir qui se dégageait de cette étude monumentale, référant aux
religions et aux sociétés concernées tout autant qu’a leurs projections littéraires, s’ornait tantot
de la justice de Zeus, tantdt des foudres de Jupiter, ou d’Odon dans son nordique Whallala, et
tantot des mysteres hindous de Krishna et Arjuna ; rarement des trois a la fois.

Nous ne prétendons pas offrir un éventail aussi large ni aussi approfondi dans cette
premiere approche des figures royales dans les épopées orales d’Afrique noire, qui sont le
genre majeur de cette littérature. Mais nous tenterons d’en cerner les contours, d’en isoler les
¢léments constitutifs, et partant, d’en dégager une conception du pouvoir qui s’exprimerait
jusque dans la politique contemporaine.

Et tout d’abord écartons cet autre mythe colonial du roi négre qui ne fut qu’une
piétre caricature sous le regard mal informé de 1’occupant étranger : le bouffon vétu d’une
veste militaire et d’une jupette en raphia, un osselet en travers du nez, signifiait I’imitation
ridicule et le « cannibalisme tenace » comme le disait Césaire. Ce mythe-la était mort depuis
les premiers travaux ethnologiques et historiques sérieux (Leiris, Griaule, Delafosse, Monteil,
Vansina, Rattray, Wilson, Jacob, Busia) et ce bien avant les Indépendances.

En revanche a travers mythes et textes épiques de ce continent se dessine de fagon
récurrente la grande figure du chef africain, que ce soit sous sa forme féodale dans les
royaumes de savane, ou sous sa forme clanique dans les royaumes de foréts ;

Les Mansa mandingues, les Almamy peuls, les Mohro Naaba, les Mwami Tutsi, ou
les rois Akan, Tshokwé, Yoruba, le Nkumu Mongo appartiennent certes a des aires culturelles
trés différentes. Différents aussi sont leurs signes distinctifs : coiffures, costumes, régalia ; et
il serait impossible d’en dresser un portrait type a la manicre des souverains d’Europe, avec
couronne, manteau de pourpre ou d’hermine, sceptre, trone. Les rois d’Afrique connaissent
aussi ces apparats, mais nombre d’entre eux sont plus discrets, et parfois trés peu distincts de

leurs sujets, du moins dans leur costume.




. ¢ o, poul J/
o Gi/t/ WJMJQWW Tk /9 ?“ %semble-t-il)un
iaractére sacré qu’ils obtiennent par héritage, initiation ou intrOnisation ; caractére qui avec
la charge du pouvoir, leur confére une fonction religieuse qui sera le fondement de leur
autorité.

Si ’on interroge les épopées ouest-africaines, les traces de cette royauté sacrée sont
parfois subtiles. Elle se concrétise le plus souvent par un mythe d’origine ou se condensent
des forces surnaturelles et de sources parfois diverses.

Ainsi si ’on prend I’épopée de Soundiata, a la puissance animiste des chasseurs
« simbon » se joint I’influence mystique de Bilal le premier muezzin de Mahomet. Le tout
sera renforcé par I’apport plus proche et plus intime, car totémique, de la mere-buffle
Sogolon.

El Hadj Omar Tall, le roi toucouleur, est inspiré par I’ange de Mahomet et protége

par son serpent personnel, dans la geste qui le chante.
 Bapdl oy o = W)MWJ Bl e TR
Z S aurel. JY. séne . ~

Mambakoto Sané, fondateur du royaume de Gabou, est, selon I’épopée, adopté par le
dragon local Nikinanka, mais « annoncé » par un voyant marabout. ]

Le plus ancien mythe soudanais raconte que I’émigrant Dinga fit un pacte de sang
avec le dieu du pays, le serpent Bida, pour instaurer le régne de sa dynastie au Wagadou.

Ces mythes pour littéraires qu’ils soient référent, chacun a leur maniére, a des cultes
réels déja bien décrits par Youssouf Cissé, dont le séminaire des Hautes Etudes sur les
soudanais révélait la complexité des rituels auxquels les chefs traditionnels de ces régions
devaient se soumettre ; et comment cette fonction souveraine était associée a une série
impressionnante d’interdits et d’obligations, ainsi qu’a une réclusion quasi définitivet

Avec le temps et 1’extension de la chefferie en royaume, cette derniére clause fut
levée, mais le reste demeura, comme demeura la fonction religieuse du souverain garant de la
pluie, de la fécondité des récoltes et de celle de ses sujets. Au point qu’en cas d’infirmité du
roi, il était destitué.

Si I’on se tourne vers les Damel des épopées wolof (15%-19° siécle) on trouve cette
méme fonction religieuse attachée & la royauté, avec les mémes prérogatives et obligations
lices 3 la fonction nourriciére. Et on apprend que dans la réalité ils furent diiment €lus en
fonction de critéres mystiques et selon un rituel d’intronisation rigoureux. Le mythe de
fondation de la dynastie est d’ailleurs lui aussi parsemé de gestes symboliques : Ndiadiane
Ndiaye 1% roi fondateur séjourne dans le fleuve, arbitre les conflits des pécheurs. partage les
poissons, et est qualifié d’« extraordinaire » par le roi-devin du Saloum. — e 35 -

; R M?}%—L W A TefOreete e/fqm/»m &M&W‘S\

Enfin méme des rois présentés comme calamiteux, comme Soumangourou Kanté
(Soussou) ou Salmon Faye (Sérére Saloum) ne sont pas moins accrédités par des forces
magiques et des génies protecteurs qui les rendent redoutables.

4 Voir aussi Le pouvoir en Afrigue — collectif — éd. Unesco — 1986. o 4; o
g . . . - a L
54 ‘/l-wmaja& ruz-w‘z_ W rad /86-—/5’?%,} QJ,L’_/.(/L‘,
v /e ) i P ~ / )
5, fg,ﬁmf; MeowunKells - Zo b e Kars, A ;‘5’877%‘1 _ed. (_@Z/%l
: : /\/ .',Q. A LA

5 a
X




Rois sacrés ou rois divins ? La distinction en effet, que souligne I’anthropologue
Claude Tardits®, est pertinente, et enquéte cette fois sur le fonctionnement réel du pouvoir
africain.

Nos rois de I’Ouest africain sont certes les médiums privilégiés entre leurs peuples et
les forces de la nature que régissent les dieux. Cependant, bien que « en contact » avec le
divin, ils n’en sont pas les prétres, et ils n’en sont pas les représentants.

Mais déja cette distinction est moins siire avec les rois Mossi ou encore ceux des
royaumes de la Cote : Dahomey, Ewe, Akan. L’analyse de Albert de Surgy est, sur ce point,
impressionnante®. On y voit le personnage du chef s’engloutir dans la fonction religieuse et
les obligations y afférent, au point que son pouvoir devient plus symbolique que réel, et « plus
efficace mort que vivant » ; cette formule évoquant la mise & mort rituelle effective ou
simulée, chez presque tous les rois de statut analogue (Nyori, Junkun, Shilluk).

Voici un phénomene totalement absent des royautés simplement « sacrées » !

Mais si I’on aborde les épopées du Rwanda ou les rois, d’abord mythiques comme
Kigwa et Gihanga, puis historiques comme Ruganzu Bwinba et Ruganzu Ndori, sont
principaux héros de la plupart des récits, on remarque d’autres traits d’une fonction religieuse
qui place le roi hors des normes sociales et du commun des humains : ainsi la pratique de
I’inceste avec la mére ou la sceur, la stérilité, et encore une fois la mise a mort rituelle
(simulée)”.

« L’institution royale se définit comme transgression radicale de I’ordre familial »
écrit de Heusch qui analyse avec une finesse toute Levi-Straussienne le grand mythe
généalogique de la dynastie de Ruganzu.

Ces marques de rois-divins, avec mise a mort, et plus encore avec inceste, renvoient
avec insistance a la royauté pharaonique. Nous n’insisterons pas sur d’autres signes comme
I’embaumement, ou la dissimulation de la machoire inférieure car siege de 1’ame —le ka
égyptien- que I’on retrouve chez les Dinka, les Buganda, ou d’autres royaumes des Grands
Lacs’. Nous avons déja signalé les remarques pertinentes de F. Iniesta et J. Cervello sur
I’extraordinaire ressemblance de ces rites avec ceux de la royauté pharaonique.

Cependant que de Heusch retrouve des traits analogues dans les royautés Mossi mais
aussi Mohokwo, Pende, Zulu, Lunda, Kuba et Mundang, que ce soit pour les chefs des

microgroupes ou les rois des macrogroupes®.
« Ainsi le pouvoir sacré prend prétexte d’un formidable pouvoir mystique pour
surimposer sa loi a celle des lignages et des clans » dit-il.

Descendons jusqu’en Afrique du Sud: il est de fait que Chaka, dans les récits
épiques est dit : Bayete, c’est-a-dire demi-dieu ; le nom de Zulu avec lequel il rebaptise les

% Chefs et rois sacrés — in Systémes de pensée en Afrique Noire —n° 10, CNRS 87.

3 Le prétre roi des Ewhé du Togo — in de Heusch — Systémes de pensée en Afrique noire, o. c.

4 Car remplacée par un sacrifice substitutif.

3 Voir Mworoha : Peuples et rois de I’Afrique des Lacs.-NEA — Dakar 1977.

¢ L. de Heusch.-Rois nés d'un ceeur de vache.-Gallimard 1982 et Art et Mythologie, figures Tshokwe-Fondation

Dapper, Paris 1989.




Nguni, signifie « fils du ciel ». On I’invoque ainsi: « Seigneur des seigneurs, 6 Céleste,
conduis-nous avec clémence »’.

Remarquons aussi le grand serpent qui protégeait Chaka et la facon dont le
souverain Zulu usait d’un droit (?) absolu de vie et de mort sur ses sujets, & 1’instar du
créateur. Droit qui ne fut pas contesté durant ses 20 ans de régne, jusqu’a ce qu’un de ses
parents ne 1’assassine.

C’est que tous ces rois sont considérés, de par leur statut, comme puissances
occultes. Et le pouvoir surnaturel étant & double tranchant, son exercice dans le sens bénéfique
(fécondité, pluie) n’excluait pas la sorcellerie destructrice, voire I’arbitraire pur et simple.

X X X

« Le pouvoir c’est pour un seul » dit I’épopée bambara, et qui le posséde en use a
son gré. Le roi est « Maitre des eaux et Maitre des hommes, Maitre de la poudre et Maitre du
fer ». « Le chef a des chaussures en fer, il piétine qui il veut » (proverbe haoussa).

D’ou le fait que la fonction religieuse s’accompagne trés souvent de la fonction
guerricre, la ou les entités politiques se sont constituées en Etats ayant vocation a la conquéte,
que ce soit pour des raisons économiques (Sahel) ou démographiques (Zulu, Rwanda).

Les rois du Mali, du Bambara, du Kajoor, du Sonrhai, du Kanem-Bornou eurent des
armées et firent souvent la guerre. D’ou I’épopée, genre guerrier par excellence. Bassirou
Dieng® fit remarquer naguere que la royauté wolof et plus généralement soudanaise s’était
établie sur le pouvoir lamanal li¢ aux dieux du sol (terre et eau) et le pouvoir guerrier dont le
chasseur est le personnage emblématique, violent, par définition. L’un était mystique et
’autre magique.

En explorant les mythes et épopées d’Afrique de I’Est et méme certains d’Afrique
centrale, on peut peut-étre aller plus loin.

En effet on retrouve au Rwanda, chez les Luba, comme en Afrique du Sud, avec
I’exercice de la guerre, les traces des rois-chasseurs (Gihanga, Kabala-Ilunga) de méme que la
pratique magique de la forge.

On se rappelle aussitét Soundiata le Chasseur issu d’une lignée de Simbon et aidé du
forgeron qui lui forge son arc. Dinga le chasseur venait de I’Est, et le mythe spécifie « avec
ses forgerons et ses esclaves ». Le chasseur Biton va blesser de son « fer » 1’antilope génie qui
I’ameéne a Ségou Koro. Fam Koumda le chasseur wolof, va fonder la dynastie des Fall du
Kajoor.

On se souvient aussi de ces rois chasseurs dans I’épopée Mvett, dont le probléme est
de se blinder le corps de fer, afin de devenir immortels, dans leur guerre contre le peuple
céleste.

Pathé Diagne par ailleurs écrit « dire du pouvoir africain qu’il est essentiellement
sacré ou divinisé pourrait aboutir a une simplification ». Et il rappelle qu’en Afrique aussi « le
pouvoir est au bout du fusil, personne ne le conteste, et pas seulement depuis I’introduction de
ce moyen de guerre contemporain de la traite » (Unesco, o. c.).

7J. Zerbo.-Histoire de I'Afrique noire — Hatier 1972.
¥ B. Dieng.-L "épopée du Kajoor — CAEC/ACCT, Dakar 1993.




Rois sacrés, rois nourriciers, rois guerriers, rois magiciens, ce sont des rois
puissants ! en réalité tous les éléments sont 1a réunis pour en faire des rois absolus. Et
plusieurs le furent.

Or ce dernier trait a été souvent contesté par les chercheurs africains. Ils mirent
réguli€rement en évidence le communautarisme africain, le sens de 1’égalité et de la solidarité,
le peu de différences des niveaux de vie dans la société archaique, I’absence de classes
sociales, etc. ; tout cela était assez juste pour les sociétés claniques. Mais dés qu’on aborde les
royaumes a castes, on rencontre des sociétés pyramidales trés hiérarchisés aux strates
endogames ; royaumes dont le roi est la clef de vote, et muni de pouvoirs bien plus étendus
que ceux dont dispose un chef de gouvernement anglais ou frangais.

Certes Pathé Diagne et Cheikh Anta Diop insistérent sur les chefs de castes et les
notables qui avaient pouvoir d’élire le remplagant du roi défunt, et de le destituer s’il était
malade ou fou (comme le fut Daoud Demba au Kayor XVII® s.).

Mais dire que cela préfigurait la démocratie actuelle est un abus de langage. De
méme Alpha Konare s’il explique & merveille le mécanisme consultatif et décisionnaire au
niveau des villages, ne pourra nier que I’espace mandé connut des rois autoritaires, voire
extrémement..., sans que leur peuple songe a les contester.

C’est 1a que les épopées nous renseignent mieux peut-étre que les institutions. Elles
représentent (comme au théatre) la pratique du pouvoir royal, la fagon dont le roi-fama, ou
damel, ou lamido I’exerce en liberté. On y voit les rois peuls, toucouleur, bambara, malinke,
wolof ou sérere s’informer, consulter certains sages, devins ou prétres, certes.

Mais on les voit aussi juger du droit des uns et des autres, décider la guerre ou la
paix, faire exécuter qui bon leur semble a tort ou a raison. On les voit entourés de courtisans
abséquieux et intéressés, et prétant I’oreille a leurs flatteries, plutét qu’aux conseils des vieux
notables (voir I’histoire de Kotch Barma). On les voit cédant aux provocations des griots ou a
celles des rois rivaux pour se lancer dans des guerres meurtrieres (épopée bambara). On les
voit mettre le pays a feu et & sang pour conquérir un trone ou le reconquérir (la guerre des
garmi Guedj dans 1’épopée du Kajoor, ou encore Samba Gueladio dans 1I’épopée toucouleur
denianke). On les voit méme agir contre I’intérét national en brimant un preux qu’ils jalousent
(Da Monzon et Bakari Dian).

Ils sont exactement pareils aux souverains d’Europe, en proie a leurs passions plus
souvent qu’a la raison d’Etat. Et donc ils pratiquent 1’arbitraire en fonction de leur pouvoir, on
constate que nul ne les arréte, dans la mesure ou ils rassemblent en leurs mains un exces de

puissance.
Les peuples acceptent tout, dans les épopées. Si il y a conflit ou complot cela ne part

jamais de la base, mais le plus souvent de la famille royale, ou encore de princes inféodés. Il y
a des révoltes ethniques (les peuls contre le royaume bambara) ou nationalistes (la république
1éboue contre le Kajoor) ; il n’y a pas de révolte populaire, pas de critique populaire.

Si Soumahoro peut régner en tyran pendant vingt ans sur le Manding asservi, c’est a
cause de cela. Les griots du Manding sont a son service et il épouse les filles des chefs
vaincus ; personne ne bronche. Sans I’intervention de Soundiata, on chanterait aujourd’hui
’épopée de Soumahoro Kante comme on avait commencé a faire de son vivant (voir la
chronique de Waa Kamissoko et Youssouph Cissé sur la Gloire du Mali).




« Le pouvoir c’est pour un seul ». « Il n’y a pas de place dans le marigot pour deux
crocodiles ». Le roi peut abuser, donner et reprendre, tuer et gracier, puisqu’il est roi.
Et Soundiata le vainqueur du roi Soussou, a son tour fera exécuter les chefs qui lui

résistent, et a son tour deviendra
« Master and Warrior Master/Sorcerer seizing sorcerer/the answer-of-needs » (J. Johnson-Sunjara).

Coincidences que tout cela ? est-ce aussi une coincidence que tous ces dieux
serpents (ou reptiles) associés a la royauté ? tant dans 1’Ouest (Tékrour, Mandingue, Soninke,
Wolof, Gabou, Soussou, Dahomey), que dans I’Est (Rwanda, Zulu, Karanga du Zimbabwe) et
en Afrique centrale (le Mboom-Ngaan des Kuba, le Mbumba des Yombe, Nkongolo roi-
python des Luba, le Tchinawezi des Lunda, le dieu python des Venda) serpents, crocodiles ou
varans se retrouvent intimement liés aux mythes royaux, et acteurs centraux des cultes et rites
coutumiers. Cette récurrence du reptile-antique symbole de la fécondité-associé au pouvoir
royal africain, est-ce vraiment un hasard ?

Ces inextricables noeuds de mythes royaux et adjacents, que Luc de Heusch tente
d’investir tant bien que mal dans ses deux maitres-livres, nous ne nous hasarderons pas a les
dénouer ni les trancher.

Mais il nous font soupgonner qu’il existe peut-étre un protomythe primordial
(bantou suggére Luc de Heusch, africain oserions-nous proposer nous), qui, en une grammaire
qui reste a établir, associe I’eau du ciel et celle de la terre (dieux d’eau...) les reptiles sacrés,
le prétre et le chasseur, la maitrise du fer et la germination des végétaux (agriculture), a la
notion de pouvoir incarnée dans la chefferie, et par extension dans la royauté.

Ce qui, selon la terminologie plus abstraite de Dumézil, rendrait les 3 fonctions
(religieuse, guerriére et nourriciere) inséparables de la fonction souveraine, et trés souvent
nécessaires ensemble a sa légitimité.

C’est évidemment une hypothese a nuancer oh combien ! Il faudrait toute une équipe
de chercheurs pour la vérifier, ’affiner ou !’invalider, avec des éléments suffisamment
abondants et solides. (Mais la recherche ethnologique est tout de méme aujourd’hui autrement
avancée que du temps de Frazer qui n’en dessina pas moins les premieres syntheses).

X X X

Ceci nous permet cependant d’appréhender a quel point la notion du pouvoir en
Afrique s’appuie sur une conception extrémement fournie en données surnaturelles,
magiques, cosmogoniques, qui référe a un code ésotérique, auquel est aussi liée la religion
profonde des populations concernées.

Il serait donc aussi probable que les pouvoirs politiques d’aujourd’hui cherchent a
s’accrocher & cette conception ; et que par ailleurs les peuples en question s’attendent a ce que
les mémes fonctions (religieuses, guerriére, nourriciére) soient assumées par ces nouveaux
chefs.

Or dans nos républiques post-coloniales calquées sur celles d’Europe, ou I’on est
censé choisir un chef par voie d’élections, ol chaque individu a une voix quels que soient sa
caste ou son sexe, la légitimité du chef n’a rien d’évident. On s’en apercevra vite. Dans
plusieurs Etats modernes on remarque que les élections méme libres, et la victoire d’une
majorité, ne réglent rien (Burundi, Rwanda, Sierra Léone, Nigeria, Centre Afrique, Congo




Brazza, Togo). Le sentiment populaire de la légitimité du pouvoir ne dépend pas de la
quantité des électeurs mais de leur qualité.

Comme le remarque Alpha Konare, le pouvoir traditionnel, le plus influent,
continue de travailler dans I’ombre, et le pouvoir contemporain, le plus en vue, est subi
(Unesco o. ¢. ). Et ce d’autant plus que « le pouvoir actuel n’est pas organisé en fonction des
besoins de la population . Il n’a pas épousé le pays réel. Il ne respecte méme pas les lois et les
institutions qu’il proclame ». Le pouvoir moderne est donc ressenti comme « étranger » dans
sa structure comme dans son mode de désignation.

Aussi pour s’imposer et se maintenir, les dirigeants d’aujourd’hui eurent
fréquemment recours au sacré, a ’occulte comme au religieux, a I’instar des rois anciens ; et
cet appel du sacré a la rescousse du politique leur assura sans doute un répit de plusieurs
décennies. Les rites et sacrifices de chefs comme Houphouet Boigny, Eyadéma ou Mobutu
par exemple, étaient connus de tous et expliquent en partie la relative patience sinon passivité
des peuples qui les supportérent jusqu’a leur mort ou presque. Patience issue de la crainte et
de I’intimidation devant ces pouvoirs surnaturels supposés ?

« D’ailleurs, écrit George Hagan, cette croyance est si fortement enracinée que méme ceux qui
organisent des coups d’Etat, vont consulter devins et visionnaires sur les chances de succés de leur
entreprise » (Unesco o. c.)

opinion confirmée par P. Geschiére (1995) dans Sorcellerie et politique.

Au début des indépendances, les présidents modernes furent considérés d’abord
comme les substituts des gouverneurs coloniaux. Puis petit & petit on les appela Fama, Damel,
Bour, Almamy ou Lamido, titres des anciens rois, par analogie avec des attitudes de type
monarchique.

Ne s’attendant point a des pouvoirs démocratiques —au sens actuel du terme-, car
n’en ayant jamais connu, les peuples concernés laisserent s’installer les partis uniques, les
inégalités sociales grandissantes, la confiscation du pouvoir par une oligarchie de
fonctionnaires, qui se mua rapidement en véritable « cour » dont le président était le roi qu’on
ne contredisait plus. Le griotisme devint la régle et la critique, subversion.

Les peuples africains supportérent ainsi un nombre considérable d’abus et d’entorses
a leurs droits vu que « le chef peut se permettre d’abuser » et « que le roi n’a pas d’amis ».
Les proverbes traditionnels cautionnérent longtemps des comportements que dénongaient
cependant les intellectuels non bénéficiaires du systéme.

Mais dans les sociétés a passé féodal, le seuil de tolérance est plus élevé que dans les
sociétés claniques égalitaires, a fortiori des républiques européennes. Voila sans doute
pourquoi les peuples d’Afrique centrale furent plus « remuants » que ceux des Etats soudanais
et apparentés.

De leur co6té les gouvernants eurent tendance a se prendre assez rapidement pour des
rois traditionnels, usant méme parfois de leurs insignes, et instaurant par des moyens divers
une durée indéterminée a leur régne ressenti désormais comme un patrimoine (dynastique ?)
et défendu par une force (armée).




Les élections dans ce contexte devinrent caricatures et I’alternance démocratique un
leurre, et ce méme dans les gouvernements dits « socialistes ». Les partis uniques d’abord,
puis les coups d’état militaires ont accentué cette conception de « pouvoir a vie » qui était
bien celle des rois de nagueére.

Ce n’est que depuis plus ou moins 15 ans, avec notamment le discours de Mitterand
a La Baule, que le probléme de la démocratie revint sur le devant de la scéne.

Plus généralement, [’appauvrissement des peuples depuis la dévaluation,
I’accroissement des « fractures sociales » et des revendications syndicales dans les villes, vont
se conjuguer avec les pressions récentes des bailleurs de fonds (F. M. 1.), des Démocraties du
Nord (France, Allemagne, Suede, USA), de I’information élargie (presse, télé, radios libres) et
aussi dans une certaine mesure de 1’alphabétisation et de I’éducation populaire rurale que les
gouvernements en faillite abandonnent aux ONG, tous ces facteurs « travaillent » les sociétés
africaines.

Et tous ces facteurs provoquent soit de rares et fragiles modifications dans les
pouvoirs africains : Mali, Bénin, Niger, et tout récemment Nigeria ; soit des tensions qui
dégénérent en guerres civiles ou tribales (Sierra Léone, Bissao, les 2 Congo, Rwanda,
Liberia) ; soit encore la restauration du pouvoir ancien auquel on fait place par de savants
compromis : Ouganda, Burkina, Lesotho, voire Ghana ou Afrique du Sud, autant de pays ou
le pouvoir séculier s’appuie sur, ou ménage grandement les chefs traditionnels. Retrouvant
ainsi par ces alliances la dimension sacrée du pouvoir qui leur manquait.

Remarquons que les Etats du vieux Mandé résistent encore a la désagrégation. Peut-
étre parce que leur structure pré-coloniale était plus solide. Peut-étre aussi parce que I’Islam
est un facteur d’unité lorsqu’il est majoritaire et c’est le cas au Sénégal, Guinée, Mali, Niger,
Gambie. Il renforce a son tour, par son sacré propre, le pouvoir en place. Pour combien de
temps ? nul ne sait le dire.

Le vrai probléme étant que du roi ancien on voulait seulement qu’il préserve les
coutumes et assure la pluie, gage de fertilité. Sa légitimité était au départ. Une fois reconnu il

I’était pour longtemps sans qu’il lui soit nécessaire de faire plus et autrement que ses
prédécesseurs. La fonction €tait claire et définitive, et les peuples €taient satisfaits si le

souverain se montrait ni cruel ni trop injuste, ni trop belliqueux. Le bon roi était le roi
tranquille en somme. S’il était de surcroit riche et généreux, on n’en demandait pas plus.

Tandis qu’aujourd’hui les peuples attendent du chef qu’il résolve leur difficulté de
vivre, qu’il leur donne du travail, de I’eau potable, de I’instruction, des soins de santé, du
confort, bref un projet de société meilleure.

C’est peut-étre ainsi, sous la pression de revendications de plus en plus précises, et
des critiques assorties, que la notion de pouvoir pourra petit a petit se modifier en Afrique.




BIBLIOGRAPHIE

- . F. Bayart — L 'Etat en Afrique — Karthala, Paris, 1988.

- Y. T.Cissé - La grande geste du Mali — Karthala, Paris 1988
- La gloire du Mali — Karthala, 199

J. Cervello - La monarchie pharaonique fut-elle une royauté divine africaine —
Colloque CH.A.Diop — Dakar 1995.

Collectif — Le pouvoir en Afrique noire — articles de Pathé Diagne, Georges Hagan,
Alpha Konare, Unesco, Paris, 1986.

Collectif — Chefs et rois sacrés — revue Systémes de pensée en Afrique Noire — articles
de Tardits, De Heusch, etc. — CNRS, Paris, 1987.

- P. Geschiere — Sorcellerie et politique en Afriqgue — Karthala, Paris 1995.

F. Iniesta — Le double faucon en Afrique, royauté et pouvoir d’Etat dans les temps
classiques — Colloque Ch. A. Diop — Dakar 1995.

- L. Kesteloot et B. Dieng — Les épopées d’Afrique Noire — Karthala, Paris 1997.



