SENGH@@\/ Q& né%/uw o &k%&m%\%@u&
Hier o ailou col bt

Ce qui a assuré la renommeée de Senghor, Césaire, Damas et quelques autres, ce que ces noms
évoquent encore pour des milliers d’Africains mais aussi d’intellectuels du monde noir, c’est
ce mot de négritude dans lequel se sont retrouves tous ceux de la diaspora noire, éparpillée de
par le monde, mais unis par un méme destin.

Pour cerner ce concept dont Senghor s’est fait le théoricien, nous avons jugé instructif
de revenir a 1’époque ou fut réalis¢é la premicre analyse du mouvement littéraire de la
négritude et les premicres tentatives de définitions, les années 1960. Voici donc tout d’abord
un extrait de cette étude’' ou sont rassemblés une dizaine de textes (essais et poémes
confondus) ou Senghor utilisait le terme de Négritude, et ou, a la suite, on évaluait les
contenus variables de ce terme, en fonction des contextes ou Senghor le situait alors.

« Dans quelles circonstances avons-nous, Aimé Césaire et moi, lancé, dans les années
1933-1935, le mot de Négritude ? Nous étions alors plongés, avec quelques autres étudiants
noirs, dans une sorte de désespoir panique. L’horizon était bouché. Nulle réforme en
perspective, et les Colonisateurs légitimaient notre dépendance politique et économique par la
théorie de la table rase. Nous n’avions, estimaient-ils, rien inventé, rien créé, rien écrit, ni
sculpté, ni peint, ni chanté. Des danseurs ! et encore... Pour asseoir une révolution efficace,
notre révolution, il nous fallait d’abord nous débarrasser de nos vétements d’emprunt, ceux de
I’assimilation et affirmer notre étre, c’est a dire notre négritude. Cependant, la. Négritude,
méme définie comme «1’ensemble des valeurs culturelles de 1I’Afrique noire », ne pouvait
nous offrir que le début de la solution de notre probleme, non la solution elle-méme. Nous ne
pouvions plus retourner a la situation d’antan, a la Négritude des sources. Nous ne vivions
plus sous les Askia du Songhoi ni méme sous Chaka le Zoulou. Nous étions des étudiants de
Paris et du XXe siecle, de ce XXe siecle dont une des réalités est certes 1’éveil des
consciences nationales, mais dont une autre, plus réelle encore, est l’interdépendance72 des
peuples et des continents. Pour €tre vraiment nous-mémes, il nous fallait incarner la culture
négro-africaine dans les réalités du XXe siecle. Pour que notre Négritude fut, au lieu d’une
piece de musée, I’'instrument efficace d’une libération, il nous fallait la débarrasser de ses
scories et I’insérer dans le mouvement solidaire du monde contemporain. C’est, au demeurant,
la conclusion du Premier Congres des Artistes et Ecrivains noires réunis symboliquement a la
Sorbonne en septembre 1956 »”.

Une culture de mémoire et d’émotion.

Dans ce texte, daté de 1959, Senghor répete sa définition préférée : la Négritude est
«I’ensemble des valeurs culturelles de I’Afrique noire ». Mais il oppose, aussitot apres, la
« Négritude des sources », c’est a dire la situation dans laquelle le négre se trouvait avant
I’arrivée des blancs en Afrique, a la Négritude actuelle, « instrument efficace de libération ».
Par rapport a la Négritude premiere, celle d’aujourd’hui possede une agressivité provoquée
par de longues années de domination. La négritude est donc changeante, elle possede une
dimension historique que Senghor n’explicite pas, mais dont il est conscient.

Mais voyons d’autres textes, toujours de Senghor :

!in Les écrivains noirs de langue franaaise, naissance d’une littérature, éd. ULB.

Bruxelles, 1961.
72 1dée chére a Senghor et qui exclut tout tentative de ghetto, ou de néoracisme.
L Senghor L. S. ,Raport sur la doctrine et la propagande du part, Congres constitutif, 1959.



« J’ai souvent « €crit que 1’émotion était négre. On m’en a fait le reproche. A tort. Je
ne vois pas comment rendre compte autrement de notre spécificité, de cette négritude qui est
«I’ensemble des valeurs culturelles du monde noir », les Amériques y compnses et que
Sartre définit comme « une certaine attitude affective a 1’égard du monde™

Nous retrouvons ici la premiére définition de la Négritude, ensemble des valeurs
culturelles noires. Mais, en outre, ces valeurs déterminent une spécificité qui différencie le
noir du reste des hommes, en tant qu’elle lui donne une « attitude affective » différente.

« Le rythme, qui nait de I’émotion, engendre a son tour I’émotion. Et I’humour, 1’autre
face de la Négritude. C’est dire sa multlvalence75

« La monotonie du f&n, c’est ce qui distingue la poésie de la prose, c’est le sceau de la

Négritude, I’incantation qui fait accéder a la vérité des choses essentielles : les Forces du
Cosmos ».

Cette sensibilité spécifique du noir qu’est la Négritude imprime a la poésie africaine un
rythme et des qualités propres. Ce rythme monotone, incantatoire, permet de communier avec
les forces vitales qui dirigent le monde.

« Ce qui fait la Négritude d'un poéme, c’est moins le théme que le style, la chaleur
émotionnelle qui donna la vie aux mots, qui transmue la parole en verbe "*»

Dans d’autres textes, Senghor revient a la « Négritude des sources », a la situation pré-
coloniale, ou le noir vivait sans aliénation; ou bien & ce qu’il appelle le « Royaume
d’enfance », époque ou il vivait heureux dans son lointain village, hors du contact des blancs.
C’est ainsi qu’il évoque la nuit d’Afrique.

« Nuit qui me délivres des raisons, des salons, des sophismes, des pirouettes, des
prétextes, des haines calculées, des carnages humanisés. Nuit qui fond toutes mes
contradictions, toutes contradictions dans I 'unité premiére de ta négritude .

Mais parfois la Négritude désigne toute sa race méprisée exclue du monde moderne :

. la noblesse au sang noir interdite
Et la Sczence de ['Humanite, dressant leurs cordons de police aux frontiéres de la
négritude’

La Negritude de Senghor est alors révolte contre le blanc, refus de se laisser assimiler,
affirmation de soi :

« 1l en est de l'indépendance comme de la Négritude. C’est d’abord une négation, je
l’ai dit, plus précisément ['affirmation d'une négation. C’est le moment nécessaire d'un
mouvement historique : le refus de I'Autre, le refus de s’assimiler, de se perdre dans I’Autre.
Mais parce que ce mouvement est historique, il est du méme coup dialectique. Le refus de
I’Autre, ¢ est l'affirmation de soi "».

La Négritude d’aujourd’hui

Depuis les indépendances africaines, la Négritude a subi tant d’avatars que 1’on a tendance
aujourd’hui a abandonner ce terme comme un vétement usé qui a trop servi.

Senghor L. S., Psychologie du negro-africain, conférence inédite, sans date.

SenghorL S., Ethiopiques, Paris, Seuil, 1956, Postface, p. 116.

Senghor L. S., Anthologie..., op. Cit. P. 173.

Senghor L. S., Chants d’Ombre, Paris, Seuil, 1945, « Que m’accompagnent Koras et
Balafong », p. 50.

Senghor L. S., Hosties noires, Seuil, 1942, « Lettres a un prisonnier », p. 133.

7> Senghor, L. S., Rapport sur la doctrine et la propagande du parti, op. cit. p. 25.



Et, certes, Senghor lui —-méme y est pour beaucoup. Par I’usage excessif qu’il en fit.

Par sa promotion-transformation du concept de Négritude en véritable idéologie, non
seulement projet culturel mais projet de société, et, comme l’avanceront certains, alibi
politique. Les gloses du président furent la-dessus surabondantes ; elles lassérent ses amis et
offrirent a ses adversaires une excellente cible pour le critiquer !

Le fait d’avoir été imitée par des maladroits ou des grotesques n’a point aidé non plus
a asseoir cette philosophie politique nouvelle qu’était devenue la négritude.

Les intellectuels africains sont sans pitié¢ ! Nés du Mouvement de la Négritude qui leur
donna fierté, confiance et combativité, des professeurs d’université comme Marcien Towa, P.
Houtondji, Pathé Diagne, Tidjani Serpos, Stanislas Adotevi, Cheikh Anta Diop (pour ne citer
que les plus importants) emboiterent le pas a Wolé Soyinka le Nigérien: « Le tigre ne
proclame pas sa tigritude, il saute sur sa proie et la mange ».

La Négritude comme idéologie fut donc battue en bréche par de nombreux mémoires
dont les plus importants furent Négritude et Négrologues (éd. 10/18) et Négritude ou
Servitude (éd. Clé, Yaoundé). Et bien entendu chaque critique littéraire actuel (Mouralis,

Hausser, Steins) développe ses réticences lorsqu’il aborde le lion devenu vieux, et chacun yve¢

de son coup de pied de I’ane.

La Négritude fut un concept opératoire pourtant, s’il en fut, et qui ne cesse de renaitre
sous d’autres formes et a d’autres niveaux. Le terme est rejeté, mais on récupere les contenus.
Qu’est-ce que I’attitude du professeur Jeffreys (USA) qui enseigne I’Afro-centrisme et le
rattachement a la civilisation de I’Egypte noire ? Qu’est-ce que le choix de certains architectes
africains d’un style « soudanais » pour des immeubles modernes ? Qu’est-ce que le retour a la
polygamie d’un certain nombre de cadres du continent noir ? Qu’est-ce qui justifie leur besoin
d’avoir beaucoup d’enfants, malgre les chiffres qui dénoncent la croissance démographique
affolante dans les cités africaines ?

Senghor vous répond : «les valeurs culturelles du monde noir», c’est-a-dire la
Négritude. — C eat tttu"iQ 1f e da Bk dans wn kbl‘z.LR‘cé;st !

Qu’est-ce qui explique la tendance qu’éprouvent nos hommes politiques a s’entourer
trop souvent de leurs proches jusqu’a pratiquer ce qu’on appelle le népotisme ? Rien d’autre
qu’un sens trés fort de la famille, valeur culturélle africaine. Qu’est-ce qui leur enjoint,
aussitdt qu’ils sont a la téte d’un service, d’une entreprise, d’un institut, d’un ministere, d’une
entreprise, de se comporter d’une certaine maniere, en contradiction fréquente avec leurs
principes auparavant affirmés et proclamés ? La conception du chef, I'image de I"autorité que
se fait I’ Africain moyen et qui est liée a son histoire séculaire (6 Pharaon, roi divin !), valeur
culturelle du monde noir.

On dira aujourd’hui de préférence : réflexe féodal, ou structure archaique, ou habitude

(=2

traditionnelle, ou culture nationale... ou encore, ou encore identité africaine, cta Afwcan piTsene

Est-ce plus précis ? Seuls ont changé les mots pour dire « chassez le culturel, il revient
au galop ! »

Il demeure aujourd’hui que les intellectuels sont divisés sur la priorité a accorder a
cette négritude-identité-civilisation, et que certains s’interrogent davantage sur l’avenir
économique, sanitaire, alimentaire méme des populations africaines.

Car primum vivere, n’est-ce pas ?

Et le probléme crucial est I’articulation de cette identité culturelle avec les nécessités
du développement, voire de la survie des pays d’Afrique.



De la Négritude a la Francophonie

Or voici que le champion de la Négritude de 1935 est devenu celui de la Francophonie en
1970 ! Notre poete est-1l pris en flagrant délit de contradiction ? d’incohérence, tout
simplement ? ou bien a-t-il trahi la cause sacrée des Négres? Ni I’un, ni [’autre, un
intellectuel est souvent complexe et, pour le comprendre, il convient de se forcer a distinguer
les nuances.

S’il est un philosophe de la Neégritude, c’est, devant tous les autres, Léopold Sédar
Senghor. Il a fascin€ ainsi toute une génération d’intellectuels africains qui ne s’arrachérent
qu’avec efforts (et parfois violence et injures) & son discours de charmeur de serpents !

Car le discours sur la Négritude fut certes 1’aspect le plus connu et le plus développé
de la pensée senghorienne. En dessous, en beaucoup plus discret, plus secret, il y eut le vécu.

Le vécu de la Négritude, nombreux sont ceux qui le niérent chez notre pocte.
Nombreux ceux qui ’accusérent de ne manier que des mots et des concepts, pour orner ou
dissimuler un vécu européen.

Pourtant, en vérité, il suffit d’approfondir un peu, dans ses poémes®® la démarche de
I’imaginaire, le jeu des sons, les références culturelles, pour découvrir le vécu africain de
Senghor.

Il suffit de I’avoir regardé « régner » sur le Sénégal durant ces vingt années, de 1’avoir
vu manipuler amis comme adversaires au gré de ses desseins avec une habileté quasi sans
défaut, pour réaliser a quel point il connaissait la psychologie africaine, a quel point il
comprenait de I’intérieur. ;

Remarquons cependant qu’aujourd’hui le monopole du discours sur la Négritude lui a

echappé, et que par ailleurs ce concept cede de plus en plus la place a celui plus culturel
d’africanité.

Quant a la Francophonie — revenons a I’Histoire -, c’est au départ une invention du
général De Gaule. Senghor I’a trés vite utilisée pour donner un statut aux productions
littéraires africaines. La Francophonie fut considérée par lui comme un cheval de Troie qui
pouvait introduire la littérature africaine dans les universités frangaises ; en quoi il avait en
partie raison. Les Chaires de Francophonie a Grenoble, a Limoges, a Paris, a Bordeaux ¢ians
les universités d’Europeydha Caanetds. qu des Etats Unis sont les seules ou cette
littérature a vraiment droit de cité aujourd’hui.

Ensuite, la Francophonie fut pour Senghor une plate-forme qu’il utilisa dans un
but politique. Etat « francophone », le Sén€gal devint entre ses mains un satellite certes, mais
au méme titre que le Canada, la Belgique, la Suisse, pays indépendants pesant davantage en
pouvoir économique ; avec lesquels il se plagait cependant sur un pied d’égalité par un statut
juridique au sein d’organisations communes : AUPELF, ACCT, CILF, APLF, etc.

Enfin la Francophonie sembla devenir son cheval de bataille des derniéres
années, dans la mesure ot a son tour le président fut utilisé par ces instances étrangéres.

Voyons les circonstances : Senghor ayant quitté ses fonctions politiques
africaines, il s’est retrouvé propulsé dans des structures internationales comme
I’Internationale socialiste, ou hyper-francaises comme 1’Académie du méme nom. On lui
demanda énormément de prestations de type officiel en tant que représentant de la

Francophonie. Et il s’y préta avec complaisance, car il demeurait un homme de
communication.

80 Voir Kesteloot, Comprendre les poémes de L. S. Senghor, éd. Saint-Paul, Paris, 1987.



Langue franajaise, culture d’Afrique

Aussi curieux que cela paraisse, Senghor ne semble jamais avoir ressenti la Négritude
et la Francophonie en termes de déchirement, ni méme d’opposition. Et cela parait si
incompréehensible a ses contemporains qu’on I’a accusé d’assimilation, ou d’hypocrisie selon
qu’on I’estimait victime du processus d’aliénation culturelle, ou complice.

Cette espéce de convivialité donc que Senghor entretient entre ses racines
africaines et son amour de la langue frangaise, personne ne veut y croire, créditant plutét cet
autre pocte, le Haitien Léon Laleau, qui écrivit naguére « Sentez-vous la souffrance
d’apprivoiser avec des mots de France ce cceur qui m’est venu du Sénégal ? »

Personne ne semble s’aviser que ces vers célébres n’étaient que peut-étre qu’un bel
effet littéraire, et que le bilinguisme pouvait étre vécu dans le bonheur. Pourquoi pas ?

I est vrai que les lettres africaines ont été profondément marquées par la
frustration et I’angoisse de certains auteurs. Le trés beau roman de Cheikh Hamidou Kane a
lancé pour longtemps le théme de I'hybridité de la personnalité noire, résultat de 1’école
etrangere, de la langue, la culture étrangére. L’agressivité et la revendication des autres
ecrivains de la Négritude ont fait le reste, depuis Tirolien dont le petit enfant négre prie :
«Mon Dieu je ne veux plus aller a leur école » jusqu’a David Diop qui raille « Mon pauvre
frere... paillant et susurrant dans les salons de la condescendance ».

Sans oublier Damas qui ricane : « Ne vous ai-je pas dit qu’il fallait parler
francais ? le frangais du Frangais ? le frangais francais ? ». Soit le frangais comme un
poignard dans I’ame créole !

La langue et la culture occidentales présentées comme facteurs de
. déracinement, d’aliénation, ce fut un des leitmotives des poetes de la Négritude. Et certes il
&U‘\' éﬁl’bon ton durant vingt ans d’insulter I’ancien colonisateur a travers sa langue. 1l y eut une
espece de romantisme de la langue africaine refoulée, sacrifiée au profit du frangais, que nos
écrivains — parfaitement bilingues — clamaient haut et fort. Cependant qu’ils continuérent
d’écrire en frangais, méme aprés le départ du maitre abhorré ; et apreés eux la génération
suivante en fit autant.

Cette derniere étant, elle, beaucoup plus mal a Iaise, la langue étrangére étant
moins bien assimilée et 1’écrivain se trouven¥en situation de diglossie plutét que de
bilinguisme !

Des €crivains « hybrides », on en rencontre beaucoup plus aujourd’hui qu’ilya
vingt ans et ce probléme est loin d’étre résolu, puisqu’on s’obstine a refuser tout statut
culturel et scolaire aux langues nationales. La solution pour cette catégorie d’écrivains étant
évidemment d’écrire dans ces langues splendides, et ¢’est d’eux que viendron{leur émergence
et leur restauration.

Mais revenons a Senghor et a tous ceux qui fondérent cette littérature africaine
francophone. Mongo Beti le révolutionnaire n’avoue-t-il pas sans complexe qu’il écrit en
frangais parce qu’il aime cette langue ? Et qu’il ne lui est Jamais venu a I’idée d’écrire en
ewondo ? Joseph Zobel tout comme Olympe Bhely Quenum ne sont-ils pas des stylislzy
francophones heureux ? Et pourquoi Dadié n’a-t-il pas écrit, ne fiit-ce qu’une piece, en
baoulé ? Le frangais lui suffirait-il pour exprimer son humour si personnel ? Et Tchikaya qui
envoyait promener ceux qui lui posaient ce genre de question ?

Plus prés de nous des écrivains comme Williams Sassine, Dongala, Fantouré
Monenembo, Ibrahima Ly, ne sont-ils point eux aussi des francophones heureux ?

Force nous est donc de reconnaitre qu’il doit étre possible « d’apprivoiser avec des
mots de Francece cceur qui m’est venu du Sénégal » ou d’ailleurs. Et que, plus généralement,

b}



un écrivain bilingue peut parfaitement s’éprendre d’une langue non maternelle, et préférer
s’exprimer dans cet idiome.

Le cas de Senghor parait donc moins exceptionnel si on I’entoure d’autres exemples
pris sous d’autres latitudes. Car enfin pourquoi seul le poete neégre devrait-il rester prisonnier
de sa seule langue d’origine ? On touche la a un probléme de politique culturelle qui doit étre
résolu a d’autres niveaux (éditions, public, enseignement, statut juridique des langues, bref
politique culturelle).

Cependant, sur le plan individuel, ne faut-il point garantir pour chacun cette liberté
essentielle de pouvoir employer la langue de son choix lorsqu’on a la chance d’en posséder
plus d’une ?...

Que deviendront la Négritude et la Francophonie au XXIe siecle ? Senghor et Alioune
Diop répondraient certes : présentes au rendez-vous du donner et du recevoir.

Nous ajouterions qu’elles auraient intérét a s’épauler plutét qu’a se combattre, sous
peine de se voir dévorées toutes les deux par la civilisation anglo-saxonne demain. Le
dialogue des cultures n’étant possible qu’a partir du respect, mieux, de la reconnaissance
mutuelle.

Lilyan Kesteloot
IFAN-DAKAR
Paris IV-Sorbonne

&



