= Lilyan KESTELOOT
/ Professeur a la Faculté des Lettres
& IFAN/CAD -~ DAKAR
L 2

LE MYTHE, SES DEFINITIONS ET LEURS IMPLICATIONS METHODOLOGIQUES

Le mythe, terme vague, parce que terme polysémique. Terme dont le
sens n'a pas cessé d'évoluer, que toutes les sciences humaines investissent,
et que récuperent ou repoussent les idéologies. D'ou urgence nean de définir
le mythe, mais d'inventorier ses principales définitions, afin de savoir
avec plus d'exactitude de quoi l'on parle lorsqu'on traite du mythe d'Oedipe
du mythe de Don Juan, du mythe de Wagadou ou du mythe de Tyamaba. Afin de
préciser aussi a quelle méthode on s'adresse pour analyser ces types diffé-
rents de mythes, et pourquoi la méthode valable pour l'un ne l'est plus
pour l'autre.

i ]

N'ayant pas eu le loisir de relever les emplois du terme mythe
& travers 5 siécles de littérature frangaise, je ne retiendrai pour commen-
cer que les définitions du Littré qui rassemble ce que le mot évoquait
pour l'honnéte homme dans le langage courant.

Mythe :
1°) Trait, particularité de 1a fable, de 1l'histoire héroique ou des temps
fabuleux. (ceci reste vague)

2°) Particuliérement, récit relatif & des temps ou & des faits que 1l'his-
toire n'éclaire pas, et contenant soit un fait réel transforme en notion
religieuse, soit 1'invention d'un fait & 1l'aide d'une idée. Le mythe
est un trait fabuleux gqui concerne les divinités ou des personnages qui
ne sont que des divinités défigurédes ; si les divinités n'y sont pour
rien, ce n'est pas mythe c'est légende ; Roland a Roncevaux, Romulus et
Numa sont des légendes : l'histoire d'Hercule est une suite de mythes,
Il n'est pas nécessaire que 1le mythe soit un récit d'apparence histo-
rique, bien que c'en soit la forme 1la plus ordinaire. (c'est déja
beaucoup plus précis)

3°) Fig, et familidrement : ce qui n'a pas d'existence réelle. "On dit
u'en politique la Jjustice et la bonne foi sSont des mythes" - Mu@os
zen grec) ; récit, légende. (mensonge, et aussi ce qui est tQ, mutisme).

Mxthologie 3

1) Histeire des personnages divins du polythéisme. "La mythologie des
Grecs",

2°) Connaissance, explication des mystéres et des récits du paganisme.
3°) Récit fabuleux émanant des temps et idées du polythéisme.

On pourrait ajouter & ceci la définition d'Aristote (1) :

"Une tradition venue des Anciens et transmise & la postérité sous
forme de mythes nous apprend que les premiers principes du monde sont des
dieux, et que le divin embrasse la nature toute entiere, Le reste a été
ajouté fabuleusement dans le but de persuader le vulgaire et afin de sou-
tenir les rois et les intéréts communs".

Aristote inteégre dans cette définition les 2 sens du mythe, comme histoire
des dieux et comme fable.

Ces définitions sont donc, pour l'essentiel, celles des Anciens

et du XIXe siécle. Mais ceci dit, Pierre Brunel parle avec raison de l'usage
extravegant qui est fait aujourd'hui de ce terme, dont l'ambiguité persiste

(1) - Aristote, Métaphysique, XI& livre. ‘




R e

méme dans son propre langage lorsqu'il parle par exemple de mythe de 1la
métamorphose d'une part et du mythe d'Electre d'autre part, (2) .

Afin d'y voir plus clair nous allons tenter de délimiter le champ séman-
tique du mot mythe, selon les disciples respectives des intellectuels qui
1ratilieent.

Cela nous ménera de Barthes 3 Durand, de Freud i Diel et de Malinowski &
Levi-Strauss et Makarius.

A - Le mythe pour Roland Barthes, (3) ce bhilosophe féru de linguistigue

est d'abord une parole

puis un message

puis un systéme de communication
puis un systéme sémiologique & 3 termes : !'signifié (1) i
Ce mythe pouvant devenir code, allégorie, ! i
ou simplement mensonge. le tout devenant

it : !
!§&gn1f1ant = 51gne!

i =
NN

le signgiant

d'un signifié (2)

Prenons le eas de l'allégorie : 1a statue de Faidherbe (1'exem-
Ple est de notre cru)

Le signifiant étant 1a pierre et ses formes

Le signifié étant Faidherbe

Le signe explicite étant un gouverneur francais

Le tout devenant signifiant d'un autre signifié connoté par les
attributs de cette statue de Faidherbe (sphére, main, attitude)
Ce signifié (2) implicite, latent est : la force conquérante de
la France sur 1'Afrique.

Le tout formant 1le mythe.

Barthes, de cette fagon dégage le mythe du beefstaek-frites, du
Guide bleu, de 1a Citroén, du Tour de France, du cerveay d'Einsten, de 1a
margarine Astra et autres publicités (détergents, cremes de beautés, etc.),
autant de faces de 1la mythologie bourgeocise.

C'est passionnant comme décryptage et indispensable comme exXercice
bour apprendre & lire entre les lignes (ce qui est non-dit, ou suggéré) que
le message soit ecrit, oral, ou bictural, filmé... mais évidemment cels
constitue un abus de langage ; si l'on.ouvre Levi-Strauss, ou méme Simple-
ment Alleau ou Durand, on découvre que les mécanismes décrits par Barthes
corresponadent a la définition du symbole voire du synthéme oy du signe,

mais ne suffisent pas a rendre compte d'un mythe de fondation ou d'un mythe
religieux.

Ou alors leur dénominateur commun est trop petit ! dire que le
mythe est parole, ou est message, équivaut A dire que tout est mythe.
D'ailleurs cela ne géne nullement Barthes : "Tout peut donc é&tre mythe ?

Oui je)le Crois, car l'univers est infiniment Suggestif" (p. 194, Mytho-
logies),

Cher Barthes... sa définition est un trop grand sac, le mythe s'y noie en

envahissant tout l'espace du discours » en pratiquant 1'extension a 1Vinfi-
ni de son objet d'étude, Barthes 1l'a dissout,

(2) - P. Brunel - 1'évocation des morts de la descente aux enfers - é&d.
Sedes - Paris 1974,

(3) - R. Barthes - Mythologies - éd. Seuil,



- 3 -«

Car avec sa définition le mythe ne se distingue plus du Code de la route,

B - Pourtant Barthes s'inscrivait dans la perspective d'une démarche qui a
bien défriché les arcanes du mythe : l'école symboliste

qui part de Bache-
lard et R. Alleau (4) pour aboutir a Gilbert Durand, Pierre Brunel et au
C.R. I'

Ainsi, pour Durand (5), le mythe n'est autre chose qu'un "systéme
de symboles qui tend a s'organiser en récit" : comme on le remarque, il vy
a 2 éléments de plus que dans la définition de Barthes, mais c'est capital
et cela fait passer le mythe dans une catégorie de la littérature.- Tandis
que la définition de Barthes concernait finalement tout systeme, méme é1é-

mentaire et non parlé, de signes.

A cette école on pourrait rattacher le courant ésotériste pour

qui le mythe est un récit codé ou encore initiatique, Les_symboles étant

des éléments auxquels il faut &tre initié pour avoir accés au sens du
mythe., Il en serait ainsi pour le mythe d'Hiram chez les Francs Magons,
Ou pour celui du combat de Seth et d'Horus chez les Egyptiens, ou encore
pour ces treées beaux récits qui s'appellent le langage des oiseaux et le

mythe de la Perle dans la mystique musulmane - Je vous renvoie aux études

de René Guénon (6) et Henri Corbin (7)s

Pour en revenir a Gilbert Durand, sa réflexion porte surtout sur
les symboles qu'il a tendance a croire universels, chose qui n'est pas du

tout prouvée.
De plus Durand tient peu compte de l'histoire, des institutions et des

structures sociales des sociétés différentes.

Si bien que ses travaux, s'ils éclairent parfois nos récits en y révélant
tel schéma ou tal architype, s'avérent insuffisants pour une méthode
compléte d'interprétation des mythes africains.

C -~ C'est aussi dans 1le courant des symbolistes, mais suivant une woie
plus étroite que Durand d'ailleurs qualifie d'herméneutique féductrice,
que s'inscrit la démarche de la psychanalyse,

5 Les mythes ont formé un domaine de prédilection pour la recherche
3sychanalytique, Freud avec son mythe d'Oedipe a réussi a faire oublier le
Sens grec que devait sans doute avoir cette histoire de fatum tragique,

pour en faire le prototype des complexes par lesquels passerait tout étre

humain pourvu d'un pére et d'une mére. - D'une maniére plus générale les
mythes des sociétés primitives étaient, pour Freud, l'expression de leurs

divers refoulements.

Dans la méme tendance, nous rencontrons Jung pour qui les mythes
comme les symboles archétypiques manifestent 1l'inconscient collectif. Plus
Subtils et plus précis les travaux de Paul Diel (8) sur les mythes grecs
(8 bis) proposent une exegese dont le principe est le suivant ; les mythes
expriment des conflits bien réels, mgis intérieurs a la personnalité hu-
maine,

(4; René Alleau - La science des symboles - éd, Payot,
(5) ~ Gilbert Durand - structures anthropologiques de 1l'imaginaire., éd, -
Bordas. - C,R.I. : centre de recherches sur l'imaginaire.
(6) - René Guénon :
T .ayercu sur l'initiation -~ éd. Etudes traditionnelles
= Symboles fondamentaux de la science sacrée - éd. Gallimard
- la grande Triade - Gallimard
(7) - Henri Corbin - L'homme de lumidre dans le soufisme iranien,
(8) « Paul piel : i@ Symbolisme dans la mythologie grecque. Payot,
{8 i) =y comparer avec ceux de Vernant et de Otto.



S e

Fort intéressantes donc, sur cette base, les analyses de D§el
sur les combats des Titans, Chronos, Typhon, contre Zeus gt Ouranps, a ’
interpréter comme la poussée inconsciente de; instincts elemeptalres maté-
riels contre la pulsion ordonnatrice et spiritualisante de 1l'intellect.

Paul Diel, ou la mythologie grecque interprétée comme la démarghg symboli-
que de la sublimation du désir. Ainsi Nidas, Orphée, Jason, Tbesee, Hercule,
et méme Oedipe pour qui il propose une explication psychanalytique plus
élaborée que celle de Freud.

Diel offre donc l'avantage, & notre avis, de dépasser le cadre des rapports
de sexes (Freud) ou méme des raprorts de force (Adler) tout en restant a
l'intérieur de sa discipline. Mais Diel est bien sGr contesté déja par ses
confreres,

On pourrait s'inspirer de la méthode de Paul Diel & propos des
mythes afrisains, lorsqu'on sera plus avancé dans la psychanalyse afri-
caine. Peut-étre en se servant des travaux d'Ortiques, de Collomb, d'Ibra-
hima Sow. C'est une piste de recherche a explorer,

D - Mais peut-&tre avant d'aller plus loin faudrait-il ici indiquer
ce que les critigues littéraires ont nommé mythe Jjusqu'a nos jours. Si
nous prenons des critiques comme Alboury (9) ou L. Cellier (10), le mythe
est une catégorie qu'on rencontre dans une oeuvre littéraire sous forme
de motif récurrent ou encore de héros Ou personnage fascinant, qui inspi-
rent les écrivains & différentes époques.,

On parlera ainsi du mythe de Satan chez Hugo et chez Claudel.
Dans cette optique Denis de Rougemont a traité du mythe de Tristan et
Iseult, d'autres du mythe de Don Juan comme thémes littéraires attractifs,
polarisants, qui ont déterminé une conception de l'amour ou du comportement
seéducteur, - On pourrait de 1la méme fagon parler du mythe de la Mort chez
Baudelaire ou Villon.

A la limite, on pourrait remplacer le mot mythe par théme obses-
sionnel, Certains auteurs 1'ont fait, comme Rifaterre ou P, P, Weber. De
toutes manieéres le mythe sera étudié dans son rapport avec l'écrivain, et
non le groupe,

E - On pourrait encore classer parmi les littéraires Georges Dumézil
lorsqu'il envisage le mythe comme l'antécédent ou la matrice da 1'épopée ;
cependant sa définition nous contraint a constater qu'il déborde infiniment
la littérature bour se rapprocher de L'enthropologie.

Le mythe en effet pour Dumézil (11) n'est plus ce théme littéraire privi-
1légié, certes, mais non essentiel, "Un peuple qui n'aurait pas de mythes
serait déja mort" eoritedl, et a7 précise pourquoi "la fonction des mythes
est d'exprimer dramatiquement 1'idéologie dont vit 1a société, de maintenir
devant sa conscience non seulement les valeurs et ses idéaux, mais d'abord
son étre et sa structure meémes, les équilibres et les tensions qui la cons-
tituent, de justifier enfin les régles et les pratiques Traditionnelles,
sans quoi tout en elle se disperserait",

43%9- P. Alboury - Mythes et mythologies dans 1g littérature francaise -
(10) = L.  Cellier & L'épopée humanitaire et les grands mythes romantiques
gd. Sedes - 1974,

(11)’Georges Dumézil - Heurt et malheur du: puerrier - Payot - Mythe et
épopée - Gallimard,




- 5 -

Cependant dans ses analyses Dumézil s'est surtout cantonné aux
rapports du mythe et de 1'épopée, cherchant et trouvant les traces de 1'un
dans le déroulement de l'autre, et démontrant ainsi combien 1'épopée
releve davantage de 1l'idéologie que de 1l'histoire. Par contre insuffisantes
encore sont ses incursions dans les structures sociales elles-ménmes...
S'il pratique l'intertextualité c'est en comparatiste. Il préfere faire
dialoguer les mythes entre eux (1'Inde, 1l'Arménie, la Scandinavie, 1'Ir-
lande, Rome, etc.) que chaque mythe avec son rituel particulier, (encore
qu'il s'y attache maintes fois) ou qu'étudier le mythe & travers ses
prolongements dans les pratiques culinaires ou langagiéres, les obligations
et les interdits familiaux ou classiques, les faits économiques comme la
répartition du travail ou 1le régime foncier.

Mais il serait bien injuste de demander & Dumézil de pratiquer
une discipline qui ne fut pas la sienne, bien qu'il n'ait pas cessé de
s'en rapmrocher comme l'indique certaines formules et méthodes de sa der-
niere publication "Heurt et malheur du gusrrier?. (1985) 7 2i bien que
1l'anthropologie n'hésite plus & l'annexer,

Nous comprenons cependant ce penchant de Dumézil pour les an-
thropologues, car c'est bien de leurs rangs que sont sortis les chercheurs
les plus féconds concernant le mythe depuis un demi sigcle.

Peut-&tre parce que l'objet deleur étude était les sociétés archaiques
ou le mythe prenait une ampleur et une actualité inconnues dans les so-
ciétés occidentales,

F - Cependant a ses débuts l'anthropologie sur ce sujet, ne fut pas
tellement lucide. Selon Auguste Conte, les mythes des socidtds primitives
n'étaient rien de plus que "des récits destinéds 2 expliguer des phénoménes
de la nature : astres, orages, mort, mouvements solaires, existence de

gl'étye humain, etc. - en somme toutes questions qui ne trouvent évidemment
de réponse valables que dans la science',

C'est James Olivier Frazer, ce fondateur de 1l'anthropologie
angjosaxonne qui au début du sidcle se met & brasser les mythes de plu-
sieurs parties du monde et & les comparer, précédant en cela Mircéa Eliade
qui travaillait bien sOr avec plus de précision, Frazer n'ayant jamais
quitté son bureau de Oxford.

On remarque chez ces 2 chercheurs un souci analogue de compren-
dre le mythe dans son environnement, et ses rapports avec les institutions
(chez Fréazer) (12) ou avec les structures économiques (chez Eliade). Tous
deux cependant avaient remarqué le réle prédominant du mythe archaique dans
la religion. Pour Eliade le mythe est d'abord "une histoire sacrée, qui est
liée au rite, & des sacrements qui présupposent une réalité extra-humaine"

(13).

_ Cette définition correspond en gros a celle de 1'école ethnolo-
gigue francaise de Griaule, Dieterlen, Viviana Péques, Michel Leiris,
Zahan, Rouch, etc.

: Le mythe des Dogons comme ensemble totalisant un savoir cosmogo-
nique, qui informe la religion et a travers celle-ci, tout l'univers tech-
nique d'une société poterie, tissage, habitat, etc. a créé 1a légende des
Dogons -philosophes qui ne feraient pas un geste qui ne soit relié au

(12) J. O. Frazer - Atys et Osiris - Payot.
= Le Hameoau dlor ~ Paris = Schleiches 1903-1911,

(13) M. ‘Eliade - Traité d'histoire des religions - 1953 - Payot
~ Le mythe de 1'éternel retour - Gallimard.,




a e

Et cette'légende drafne & présent des cars de touristes a qui
les Dogons, qui ont pris connaissance des idées d'Ogotoméli par Griaule,
vendent de fausses statuettes, de fausses statues des Jjumeaux nommo, de
Hogon faiseur de pluie, des arches-mangeoires descendues par l‘arc—eQ—
ciel, de petits remards en bois, des poteries et des galebasses gravees
de signes cosmogoniques ou se fait et se refait la création pour 1'éternité,

C'est en visant cette conception du mythe que Balandier (14)
écrit avec un certain embarras : "L'importance de l'univers mythique et
Symbolique a été reconnue par les ethnologues a tel point que certains
d'entre eux ont envisagé les sociétés et les cultures comme la manifesta-

tion matérielle de ces conceptions" (p. 290). Et il s'empresse de distinguer
entre "version savante connue des Seuls initiés" et "mythes a l'usage du
grand public,.. qui constituent un savoir minimum",

Sans nous prononcer sur la valeur de cette école frangaise qui
eut tout de méme le mérite d'attirer l'attention sur les mythes de 1'Afri-
que, nous lui porterons 2 critiques : d'avoir peut-&tre hypertrophié le
rble du mythe et de 1la religion au point d'en faire découler tout le com-
portement,

Et surtout de s'en &tre tenu essentiellement & 1la description. Intermina-
blement sont développés les méandres des faits et personnages mythiques
et des rituels qui les font revivre périodiquement. Mais si 1'on cherche
une réflexion de type économique ou social sur la fonction de ces mythes
et de ces rituels on ne trouve que des explications "internes" toujours
situées a 1'intérieur du méme niveau logique.

Le mythe est présenté ainsi comme un systeme clos, il informe
totalement les activités religieuses et les diverses activités religieuses
ne sont la gue pour exXprimer le mythe. Si bien que les Dogons par exXemple,
ou les Bambara ne semblent pas avoir d'autres besoins que de réactualiser
leurs mythes chaque fois que cela est prévu. Le mythe est pour la religion,
la religion est pour le mythe, 1'homme est pour le mythe & travers sa
religion ; le reste de ses activités s'inscrit dans cette problématique.

L'air de rien, cette vision des choses renforgait l'opinion de
Lévi Bruhl selon qui les mythes "reflétaient seulement la surnature enve-
loppant la mentalité primitive qui était avant tout mystique, par opposi-
tion a la mentalité civilisde",

De leur c8té, les anthropologues américains, Malinovski, Elkin,
Radclifbrown, par un souci de reprendre pied sur terre Je suppose, avaient
créé l'école dite fonctionnaeliste, Cette dernidre s'interrogera surtout
sur la fonction des mythes &t surtout leur fonction de régulation sociale.

Ainsi pour Malinovski le mythe n'est pas une explication desti-
née a satisfaire une curiositg scientifique (il contredit 13 en méme temps
Auguste Comte et les "Cosmogonistes™ frangais) mais "un récit qui répond
& un profond besoin religieux, & des aspirations morales, a des contraintes
et des impératifs d'ordre socialtlr,

"Le mythe remplit une fonction indispensable : il exprime et
codifie les croyances, il sauvegarde et impose les principes, il garantit
l'efficacité des cérémonies rituelles, il offre des regles pratiques a
l'usage de 1l'homme" (15),

(14) - G, Balandier - Dictionnaire des civilisations africaines - éd.
Pernand Hazan, . q
(15) - Malinovski - Mythe in primitive psychology 1926,



-7 -

Poursuivant cette démarche, Elkin (16) ajoute que le mythe a
pour rdle de stabiliser 1l'ordre social et de maintenir 1a cohésion du
groupe. Les travaux d'Evans Pritchard sur les Nuer vont dans le méme sens,

Cette fonction sociale du mythe -et du rite- sera développée
par des ethnologues plus récents comme Middleton squi dans ses recherches
en Afrique de 1'Est remarque que de nombreux mythes servent & distinguer
les attributions masculines des féminines : aux hommes l'ordré, 1l'espace
habité, l'autorité, les liens avec les esprits ; aux femmes l'associalité,
la brousse, les groupes subordonnés et les pratiques de sorcellerie (17).

Les fonctions sociales du mythe et du rite confondus ont été
réaffirmées en France plutdt par des sociologues comme J. Caseneuve, et
Pierre Ansart (18) selon qui "les récits mythiques désidésignent aux dif-
férentes générations leur place dans une hiérarchie, ils fournissent le
modéle des rapports d'autorité qu'il convient de respecter pour assurer
l'accomplissement du sens".

Ansart précise plus loin : "Le récit mythique n'est pas seulement
la structure totalisante du sens collectif, mais aussi bien un instrument
de regulation sociale, le code & la fois fonctionnel et coercitif qui
impose le maintien du systéme de stratification" (D« 27) 5% 1l ajoute gue
c'est une spécificité du mythe que d'assurer cette double fonction,

Cette définition d'Ansart nous permet déja d'aborder beaucoup
de nos mythes africains; et particulidrement les mythes de fondation
(royaumes, dynasties, ou simplement villages).

Cependant c'est Levi-Strauss (19) qui poussera le plus loin 1la
réflexion sur le mythe, et avec lui L'école structuraliste.

Pour Levi-Strauss donc, et en simplifiant beaucoup, le mythe
renferme un schéma logique qui permet de rapprocher les termes d'une con-
tradiction. Autrement dit, le mythe cache et révéle & la fois les éléments
d'une situation conflictuelle entre un groupe et un autre; ou un individu
et un groupe, tout en offrant la solution de ce conflit,

Tout le probléme est donc de "casser la coque'" du mythe, car
tout cela est dit en langage symbolique et il s'agit de décrypter un récit
qui trouve sa référence dans l'histoire, les institutions, les usages et
la religion d'une socigté bien déterminée.

En somme le mythe serait un récit symbolique (1la il rejoint les
Durand etc.) mais dont 1'é&lucidation est & rechercher cas par cas, non sur
la base d'une symbolique universelle, mais a partir d'une ou plusieurs
paires d'oppositions qui renvoient A une contradiction bien précise et
propre au groupe qui produit le Mythe.

Le groupe en question n'étant généralement pllis conscient:des
rapports entre cette contradiction (s'il en reste des traces) et ce mythe,
c'est le travail de l'ethnologue de mettre a Jour ces rapports et d'éta-
blir cette équivalence a partir d'investigations dans tous les secteurs
art, religion, histoire, hiérarchie sociale, systeme d'alliance, relations
claniques, pratiques culinaires, pratiques langagiéres, etc,, etc.

(16) - Elkin - Australian Aborigines (1938),

(17) .- J. Niddleton - Luébare religion, rituel and authority among on
Last african people - 1960,

(18§ - J. Caseneuve - Sociologie du rite - 1971,

(19) - Levi-Strauss - Anthropologie structurale.



&

-

Levi-Strauss considére le mythe comme une maniére de penser
par images et relations. Mais dans 1l'ignorance de ce que signifient ces

images

chercher les modéles analogues dans les activités

Ceci a la différence du m
et qui relévent plutdt,
haut, du courant symboliste. On pourrait d'ailleurs prati{uer
» apres le décryptage ésotérique afin

possedent la clef,

,méthode structurale sur ces mythes

et relations on doit d'abord en construire le modele,

puis en re-
du groupe concerné,

uthe ésotérique dont les initiés

comme nous l'ayvons dit plus
encore la

de creuser plus loin Jjusqu'au niveau de 1l'inconscient,

C'est une méthode qui s'a
(alors que Levi-Strauss n'a travail
et elle peut s'étendre aux c
- Luc_de Heusch sur les mythes du Rwanda sont une Pelle application de la

rique)

methode structurale.

dapte assez bien aux mythes africains
1é que sur les mythes indiens d'Amé-
ontes sans difficultés., Les études de

Cependant Levi-Strauss fut critiqué par ses collégues. Nous

retiendrons surtout les critiques d

es Makarius et de Fougeyrollas qui lui

reprochent de spéculer parfois sur
du contexte social d'origine, pour
philosophiques., Et il est vrai que
mythes se pensent entre eux, il ne
poeéte !

G - En fin de ce
du mythe,

parcours-marathon

Il y a bien sdr les

il nous reste a tenter un bref classement des mythes

le mythe au point de perdre les reperes
se livrer a des acrobaties mathématico-
lorsque Levi-Strauss affirme que les
parle plus en ethnologue, mais en

dans les définitions et méthodes
africains.

grands mythes cosmogonieues. Mais rares sont

ceux de l'importance du mythe

Dogon. Les récits de creéation du monde sont

en général beaucoup plus courts. On connait ceux des pygmées, des Fali,

des Akans, etc.

On ne doit pas confondre

narrent les pseudo-origines de la mort (Agni-la fille et 1le

avec ces mythes sérieux, les contes €ui

lion) des dif-

férentes races d'hommes

(mal cuits, bien cuits,
du dos de la tortue (Ewe) et du mutisme du chien
qu'on appelle a tort mythes étiologiques,

trop cuits) et les écailles
(Kirdi) : en bref ce

pour rire, et il a toujours des implications profondes et durables sur les

comportements.
H. Aguessy,

C'lest un critére de distiriction,

Une autre catégorie de mythes,
concerne les fondations de villages ou de

"Le mythe est pour 1'action" disait récemment notre collegue

et ce sont les plus fréquents,
royvaumes. Il faut bien sir étu-

dier de pres leurs fonctions sociales ou polifiques.
innocents, mais porteurs d'idéologies a décrypter.
dés d'un mythe de migration (Soninké, peul).

avec 1l'épopée ou l'histoire.

I1 y a enfin les mythes religieux, liés

Ils ne sont jamais
Ils sont parfois précé-
Ils sont a étudier en relation

au culte précis d'un

génie ou d'une divinité. LA c'est Te mythe-rite cher & Eliade,
précede 1'étape plus structurde de la religion ol une caste de
rituel collectif
contrdler et l'assortir d'obligations diverses,

autres mallahs s'emparent d'un

mythe-rite, alors que

et qui

prétres
ou individuel, pour le
Ainsi le pangol est un

ou

. al le vaudou est déja une religion et que le Kibanguisnme
devint une idéologie politique, ceci pour rester

dans les limites de

1'Afrique noire. Ailleurs ce Sera lvIslam ou le catolicisme.

Reste dans ce dernicr

: s cas, et par deld toutes les exegéses, a
reserver la part de 1l'expérience mystique,

buisque ces mythes sont déci-

dement presque

toujours des histoires

de dieux. - Et de se rappeler,

d'exegése

Le mythe n'est jamais une histoire

e e



o

_9...
quoigu'en pense Levi Bruhl, que le mysticisme ne touche pas que Leig: !
"primitifs"., Il peut aussi foudroyer Claudel ou Frossard, Béjart ou Garaudy.

Mais si 1'indéfinissable nous échappe, nous pouvons appliquer
sur le mythe religieux, qu'il soit d'Afrique ou d'ailleurs,.p1u51§urs types
d'analyses superposées : symboliste, psychanalytique, fonctionnaliste ou

structurale. La seule qui n'est vraiment pas adéqugte pour 1l'interpréta-
tion de ce mythe étant l'analyse littéraire.

D'abord parce que ces mythes ethnologiques (pour les nommer
ainsi) sont trés peu littéraires. Pas de souci de la "belle parole",
comme dans les récits des griots. Pas d'ornements, pas de figure de style,
pas de poésie sinon involontaire ; leur intérét n'est pas d'abord esthé-

tique.

Ensuite parce que la critique littéraire ne nous donne pas les
outils pour appréhender ces récits.

De méme nous passerions a c6té du sens de 1l'Evangile ou du Coran,
a vouloir en faire 1l'exegése a partir des seules méthodes de critique
littéraire.

Ces récits nécessitent des connaissances de sciences religieuses,
d'ésotérisme et de symbolisme approfondies et une ipformation précise sur
les sociétés juives et musulmanes de ces temps-la., De méme les mythes

archaiques postulent des méthodes d'approche ethnologiques et des connais-

sances sociologiques tres précises sur les groupes concernés, sur les va-
leurs linguistiques des termes utilisés dans ces mythes etc., sur l'histoire
de ces groupes etc,

Ceci dit, le critique littéraire, conscient de ce qui lui manque,
peut toujours essayer d'acquérir ces outils en s'initiant aux diseiplines
nécessaires pour 1l'exegese des mythes.

N'est-ce pas ce que nous sommes contraints de fgire pour peu que

nous mettions imprudemment le doigt dans ce genre littéraire du degré zéro

(26) si peu élégant dans ses énoncés, mais si riche dans 1'épaisseur de
ses contenus,

(20) - Pour prendre Barthes au pied de la lettre !




