i

Lilyan KESTELOOT
Professeur a I'Université
De Dakar — IFAN

B.P. 206 DAKAR

DU MYTHE AU CONTE :
VOYAGES ET MUTATIONS

C'est Denise Paulme qui naguére attira l'attention sur la circulation des contes en
Afrique, et leur plasticité sémantique en résultant. Plus tard Marguerite Dupire étudia les
avatars de 'Enfant au lion, Christiane Seydou ceux de I'Enfant de beurre, Veronika Gorog et
ses collaboratrices ceux du conte de 'Enfant terrible et Suzanne Ruelland ceux de 1a Fille sans
main.

Nous avons pour notre part tenté une expérience analogue, mais sur un matériau
quelque peu différent et par des sentiers plus fortuits.

En effet nous avions entrepris, mon collégue Bassirou Dieng et moi-méme avec l'aide
tant de nos étudiants (diment instruits en l'occurrence) que d'informateurs paralléles, de
recueillir un tres grand nombre de récits, mythes et contes confondus, provenant de toutes les
ethnies sénégalaises.

Nous avions ainsi récolté sur une quinzaine d'années d'impressionnants corpus de
textes wolof, peuls, séréres, et mandingues ; et aussi un corpus plus restreint de récits soninké
et diola. Sans avoir eu le loisir d'établir inventaires ou statistiques, nous avons pu cependant
opérer un certain nombre d'observations :

- Ainsi le repérage des textes qui sont racontés le plus fréquemment.

- Ainsi également la découverte de ceux qui sont vraiment spécifiques de telle ou
telle ethnie.

- Enfin I'identification de contes ou de motifs 4 I'intérieur de contes, qui poviennent
de mythes, mais ne sont plus ressentis comme tels aprés étre passés dans des
cultures voisines. Levi-Strauss disait déja que le mythe se dégrade en conte selon
un processus naturel. Le contraire n'étant pas pertinent.

Nous allons tenter aujourd'hui de nuancer cette affirmation tout en I'étayant
d'exemples précis tirés de nos corpus. Notre démarche restera empirique, pour reproduire
notre expérience, et partira des contes concernés pour remonter jusqu'au mythe originaire ; on
s'interrogera sur les aspects formels qui ont muté, et sur le pourquoi de ces mutations ; on
s'interrogera aussi sur les changements de sens consécutifs




aux changements de forme, et sur les contienus nouveaux que ces mythes
voyageurs acquierent en s'enracinant dans dlautres terrains culturels.
A4
£

X X

Pour commencer, signalons un conte trés fréquent chez les Malin-
ké, Wolofs et Séréeres : c'est celul du héros qui arrive dans un village
asservi a un serpent génie interdisant l'accés de l'unique puits ou ri-
viere, sauf un jour par an ou les villageois peuvent aller puiser & loi-
sir, aprés avoir sacrifié une vierge. Le jeune homme va provoquer ce
génie, en solitaire, le tuer et délivrer ainsi le village. Le chef lui
domnera la fille en récompense.

Or nous savons que les Soninké ont voisiné et cohabitent encore
avec les Sénégambiens, et que leur mythe du Bida de Wagadou est chez eux
toujours raconté., Notre conte semble donc provenir du mythe de Wagadou,
dont il n'a gardé que la séquence comprenant les fonctions (au sens de
Propp) les plus frappantes pour l'imagination : le'serpent gardien des
eaux dans son puits, sa tutelle sur les habitants, le sacrifice d'une
Jeune fille pour son anniversaire, le jeune homme qui l'agresse et le
tue, l'union entre ce "preux" et la fille qui devait mourir.

Cependant si cette structure est reconnaissable, pour tous ceux
qui connaissent tant soi peu le mythe soninké, certains détails sont mo-
difiés dans l'axe des indices (au sens de Barthes) et méritent qu'on y
réfléchisse.

Le serpent, dans les contes, n'est plus ce dieu Bida ayant fait
d'alliance avec son peuple soninké, mais un tyran aveugle et sourd a
toute priére. Le jour unique ou il laisse boire le village a remplacé
1'année d'abondance marquée par le seul jour du sacrifice sanglant. Ce
sacrifice est conservé, mais dans le mythe, la jeune fille, la noble
Asia Yatabere était consentante et sauvée malgré elle par Mamadou Sakho
son fiancé rebelle ; dans les contes, elle sera une victime anonyme, la
fille d'une villageoise ou parfois fille du chef, qu'on donnera en maria-
ge au vainqueur du monstre, comme prix de son exploit. '

L'empire du Wagadou lui s'est rétréci en village ; cependant
dans certains contes on retrouve un royaume et son roi, subissant le mé-
me préjudice collectif. D'autres détails encore sont €vacués purement et
simplement et avec eux des significations iondamentales pour le mythe
ancien : ainsi le héros du conte est présenté en llberateur, sans aucune
ambigufté, et les connotations du conflit Islam/Anlmlsme ont totalement
disparu. Mamadou Sere Kote Sakho perd méme son" '

de personnage




o

référentiel pour sbanonymiser en personnage anaphore (Ph. Hamon) ou en
simple actant (Propp).

Enfin, et c'est capital, ces contes rinissent toujours par un
happy end : le village est délivré et le héros récompensé. A 1l'inverse
du mythe ou Mamadou Sakho devait fuir sous la réprobation populaire, ce
pendant que la mort du dieu-serpent entrainait la sécheresse et la ruin
de l'empire.

On remarquera en outre, que les contes ont éliminé tous les él¢
ments historiques du mythe : la migration des Soninké, les étapes de
leur voyage, les épreuves de leur installation, la rivalité des tréres
Xin et Diabé, la liste des clans de la noblesse,

Le contenu proprement religieux a aussi été gommé : plus de
quéte quasi initiatique guidée par l'hyéne et 1le vautour, plus de pacte
avec le propriétaire mystique des lieux, plus de rituel 1ié aux pluies
d'or qui faisait du Wagadou le pays le plus prospére du Soudan.

Le découpage opéré dans le mythe par les contes reste cependant
tres logique : toute cette charge historique et religieuse perdait son
sens hors du contexte soninké ; ce mythe qui était charte de référence
pour les descendants de 1l'empire du Wagadou, n'est plus qu'un récit pit
torresque dont les auditeurs étrangers n'ont retenu que l'aspect fantas
Tique et spectaculaire. La signification profonde du mythe leur échap-
pant totalement, le public et les conteurs non soninké conserveront ce-
pendant ce récit dans la partie qui les charme et qu'ils comprennent :
ils le simplifieront donc, ils le réduirent & une aventure héroique si-
milaire a tant d'autres, celle du héros libérateur du dragon étant quas
universel ; dans le Motif-index de Aarne et Thompson, c'est le conte
type 300, 300 B.

Dans le contexte peul, mandingue ou wolof, le mythe soninké lar
gement amputé et résumé, va épouser désormais les fantasmes de nos vil-
lages obsédés par le probléme de 1l'eau ; cependant qu'il intégre 1'idéo
logie du tleddo, avec le jambar (2) sans peur affrontant le monstre qui
fait trembler les simples badolo (paysan). Idéologie guerriére dominant
la mentalité rurale et correspondant aux structures politiques et socis
les des royaumes soudanais du XVII® et XIX® sidcles : Cayor, Djoloff,
Sine, Bambara de Ségou et du Kaarta, Gabou.

; Ce motif tiré du mythe de Wagadou semble aussi étre passé par
un stade intermédiaire, car on 1le découvre encastré dans 1'Epopée peule
de Samba Gueladio Diegui. Il y constitue un épisode dont le héros est

—Samba et dont la trame est exactement celle des contes. Le conteur




- b am

épique 1l'agrémente de détails nouveaux {queue coupée, sandale abandonnée
preés du montre, recherche du héros, faux prétendants, reconnaissance du

vrai héros qui peut produire la queue du serpent et la seconde sandale)

détails inexistants dans le mythe mais bien connus dans tous les cates

merveilleux.

Est-ce le conte déja localement formé et détaché du mythe sonin-
ké (ce dernier remontant au XIIz sidcle) qui a subverti 1'épopée de
Guéladio (XVIIé siécle) ? ou bien 1'épopée a-t-elle emprunté directement
au mythe, et le conte n'est-il né que de ce fragment détaché de 1t'épo-
pée ? Si 1'on s'interroge sur 1l'antériorité de cette formation littérai-
re orale, il n'y a pas de réponse vérifiable. Mais le bon sens permet de
supposer qu'entre le XIIe et le XVII® siécle il y a tout le temps néces-
saire pour la constitution dfun conte & partir du mythe, et que le Gué-
ladio a sans doute emprunté directement au conte peul qui circulait dans
la région du Fouta.

Enfin ce conte peut prendre la forme d'un récit initiatique &
double héros (chez les Wolof : les 2 fréres Saala Ndiaye) ol 1'épisode
du serpent du puits ne constitue qu'une épreuve, 1'épreuve qualifiante,
dans le parcours du combattant.

X

X X

Un autre exemple -sur lequel nous nous étendrons moins- sera
un conte tres populaire chez les Wolof, les Séréres et les Diola : c'est
celui de Bandji Koto, ou l'enfant extraordinaire.

Voyons sa trame : trois fréres partent pour aller rencontrer
des "fiancées" dans un village éloigné. Leur cadet tout petit les suit
malgré leur défense. Ils arrivent au village et la mére des fiancées
-qui est une sorciére- tente de les empoisonner. Grice au cadet qui pré-
vient ses freres, elle échoue. Durant la nuit, elle tente de les égorger,
mais le cadet soit 1'a occupée toute la nuit, soit a permuté les fou-
lards des filles de la sorciére (dans une chambre) avec les bonnets de
ses fréres (dans l'autre chambre) : la sorciére égerge donc ses 3 filles
(théme du Petit poucet et 1'Ogre).

I1 s'en suit une poursuite interminable de la sorciére qui veut
tuer le frere cadet Bandji Koto (les ainés sont rentrés chez eux). L'en-
~Tant extraordinaire utilise des prbéédégwﬁﬁgidﬁésw(OéUfs,'cailloﬁx,”étc.)
pour distancer la sorcieére et celle-ci fait de méme pour le ratiraper.
(Le conte ici ressemble trés fort a la Baba Yaga des contes russes). Il

(o fgar Jui tendge un piege, dans lequel elle sera nbyee ou brulee.
selon les versions).




2

On pourrait penser que ce conte est localisé au Sénégal et sur-
tout dans le Sud, tant il est connu et tant les gens prennent plaisir
& le raconter.

Cependant ce conte est tiré du mythe peul de Djeddo Dewaal dont
récemment Hampaté Ba a publié une traduction aux NEA,

Mythe extrémement long, relatant les 2 villes mythiques de 1'age
d'or des Peuls et les causes de leur destruction, leur état de nomades
depuis lors, la création et la vindicte de Djeddo Dewaal monstre féminin
chargé de maléfices et qui s'acharne sur leur race ; enfin la naissance
de Bagoumawel 1l'enfant sauveur qui va entamer la guerre contre la sor-
ciere buveuse de sang.

La guerre va commencer avec ce périple des 3 fréres en quéte de
fiancées. A partir de 13 le mythe peul recoupe le conte diola et, avec
des épisodes plus symboliques ou grandioses, se terminera par 1l'élimina-
tion de la calamité faite femme.

Sur le plan de la structure, les contes wolof, sérére et diola
ent éliminé le trés long début du mythe qul ne leur disait rien ; ces
affaires de Peuls, de villes et de troupeaux, leur corruption et leurs
exces, puis ce dieu qui crée une femme diabolique... Les Wolof sont trop
misulmans et les Séréres et Diola trop attachés a leurs Pangol et leurs
Boekin pour s'encombrer de 1z mythologie des bergers. Pas plus que des
problemes du nomadisme.

Par contre la sorcellerie anthropophagique "démm" ou "naag" est
un phénomene notoire dans leurs villages, et constitue méme & certains
endroits une forme de pathologie.

Le conte va donc séduire, mais aussi se réduire : au combat
d'une sorciére mise en échec par un "nit ku yaa bop" ou "nitoori®, car
l'enfant extraordinaire, plein d'intelligence et clairvoyance, 1l'enfant
qui en sait plus long que l'adulte, cela existe aussi ; c'est le Kem Tan
des contes de Birago Diop, c'est Samba de la Nuit des contes d'Ousmane
Socé.

Le récit devient donc un conte moral parfaitement local et adap-
té. ;211 se charge des terreurs vraies et quotidiennes inspirées par les
demm, en m@me temps que de la confiance qu'il convient d'accorder &
d'autres personnages occultes aptés a les déceler voire a les combattre :
les saltigi, les marabqgﬁ;, les ndeupkat prétendent avoir des moyens
"pour protegef leénzzii;ge01s, Ou du moins on l'espére,

Dans les contes cependant le démm on le +tue : dans la réalité
le ou la sorciére une f01s reconnue, sera exilée du v1llage, a moins gue
.d!'étre “convertle"'ﬁ”f i i e  £:'“”




AECY < N
O

Ce meurtre prend donc dans les contes l'allure d'un souhait, ce-
lui de 1l'éradication dérinitive de ce fléau que l'usage social interdit
de fait et oblige a supporter pour des raisons qui seraient ici trop
longues a développer (3) : disons que par ces contes & meutres de sor-
cieres, la collectivité conjure sa peur en s'imaginant qu'elle pourrait
s'en débarrasser une fois pour toutes.

Nous n'insisterons pas ici sur toutes les autres analyses possi-
bles auxquelles se préte le conte de Bandji Koto, Bandia Waly, tel qu'il
est devenu. Et en particulier sur la double dialectique de 1l'espace
agrandi/aboli, et de cet espéce de "petit poucet® conte "la vieille
ogresse',

I1 suffit de jeter un coup d'oeil sur le chapitre intitulé :

La miniature, dans la poétigue de l'espace de G. Bachelard, pour pres-

sentir tout le parti qu'on peut tirer de ces

"affreux géants trés bétes

vaincus par des nains pleins d'esprit" {Victor Hugo)

La miniature, le héros minuscule, devient alors "un des gites
de la grandeur" (4). On pourrait aussi y pratiquer d'autres herméneuti-
ques s'inspirant de B. Bettelheim ou de Claudio Mutti (5).

Mais sans rien retirer de la valeur indiscutable du conte actuel
en pays sérere ou diola, nous tenons simplement & faire remarquer que
plus rien ne reste ici du mythe des Peuls, du combat métaphysique entre
le Mal et le Bien que représentaient Djeddo et Bagoumawel, et de 1'Ordre
cosmigue reconstitué que signifiait la destruction de la calamiteuse.

v
AN

X X

Ceci n'est certes qu'une maigre ébauche du travail qu'il fau-
drait entreprendre sur l'archéologie des contes... Par ol commencer ?

11l :faudrait invéstiguer d'abord, peut-étre, sur ces contes
passe-partout, car ce sont ceux qui voyagent le plus. Mais évidemment
on ne peut affirmer pour autant que tous ces contes sont des vestiges
de mythes car il faudrait aussitdt le prouver.

D'autre part rien ne prouve que certains contes bien spécifi-
ques d'une culture ne puissent pas eux aussi, dériver de mythes prove-

~ nant de cette méme culture. Ainsi on trouve chez certains groupes Peuls,

Toucouleurs du Nord Sénégal des récits sur le varan-jumeau d'un homme,
qul sont presentes comme contes, et derlvent de mythes lsomorphes encore
en act1v1te dans d'autres groupes peuls. ‘1n51 pour 1es Subalbe, 1es




'l

. =
Weccankobe, les Uururbe, les Diawbe, ce récit est un mythe, celui du
Tyamaba (6), 1ié souvent a un culte ; cependant gue pour les Peuls du
Fouta Djallon, ou méme les Peuls trés islamisés des confréries tidjanes,
ces histoires ne sont plus que des contes distractifs a2 contenu moral :
ne pas faire confiance a la femme, respecter la parole donnée, etc.

Donc 1l'extranéité culturelle du conte par rapport au mythe dont
il dérive n'est pas obligatoire.

Peut-étre la meilleure méthode est-elle alors de ne pas en
avoir, en ce domaine ! Mais seulement de rester attentif car il est tou-
jours possible qu'un mythe soit embusqué derriére un conte, ou un mythe
derriére un autre mythe. I1 faut savoir alors les reconnaitre... mais
pouf cela il faut connaitre déjz le mythe caché. Le cercle est vicieux
en vérité !

Dans 1'état actuel de notre culture des contes et récits de
1'Cuest africain, le moins qu'on puisse en dire c'est qu'elle n'est pas
exhaustive. On est loin de connailtre tous les mythes ne fut-ce que d'un
pays. On n'a pas encore recueilli non plus la majorité des contes. Il
faut donc attendre que les corpus s'accumulent et ce ne peut &tre le
travail d'un seul.

Cependant il faut tendre, prévoir, prédire qu'un jour on pourra

points de contact, leurs zdnes d'extension, leurs trajets migratoires.

établir une carte des grands mythes africains avec leurs sources, leurs
o)
1

)

M

est la démarche qui est d'ailleurs préccnisée par Stith Thompson pour
retrouver les centres de diffusion des contes et la généalogie des ver-
vions (The Folktales, Londres, Rinehart et Winston, 1967).

On pourra a partir de la prévoir aussi qu'on rencontrera des
fragments ou des vestiges de ces mythes au sein des sociétés situédes
sur ces parcours, Car les récits ne font que suivre les hommes.

Et il n'est pas interdit de penser que peut-&tre on en viendra
& retrouver certains chemins mal connus des hommes, en suivant leurs
récits; .. & la piste:

»




Sen s car o e e save o .

(1) - D. Paulme ~ La mére dévorante - Morphologie des contes africains
Gallimard 1976.

Ch., Seydou - Contes de 1'Enfant de beurre - in Notre Librairie n° 42.43
V. Gorog et Co - Histoires d'enfants terribles - Maisonneuve et Larose
Paris, 1980.

S. Ruelland - La fille sans main - éd4. Selaf 1973,

(2) - Le tieddo est le guerrier wolof ou peul, (tondyon en bambara) qui
soutient le pouvoir royal. Le jambaar est 1l'équivalent du "preux" avec
plus d'insolence et d'audace. I1 ne respecte rien.

(3) - Voir les explications du Dr. Collomb dans Demb ak Tey n® 4-5-1978
et de I. Sow dans Psychiatrie dynamigue africaine.

Voir aussi G, Calame-Griaule : Une affaire de famille : réflexions sur
quelques thémes de cannibalisme dans les contes africains - in Nouvelle
Revue de Psychanalyse, 6, 1972.

(4) - G. Bachelard, oc. p. 146 - PUF - 1957.

(5) - B. Bettelheim - Psychanalyse des contes de fées - Laffont 1976
Claudio Mutti - Le symbolisme dans la fable - éd. Trédaniel - 1979.

(6) = Voir L. Kesteloot, C. Barbey, Sire Ndongo : Tyamaba, mythe peul -
éd. IFAN, Notes africaines n° 185-186 - 1986 - Dakar.

[ R blowt b Barrinon Dirns . Bandim Wale ot Lo
heiemn i el Conies <;44'kuj7%4ﬁx7 olec j;e&;%§L£L42~

=




