Civilisation Médiévale

XIIT

L’épopée romane

Actes du XV¢ Congres international Rencesvals
Poitiers, 21-27 aotit 2000

TowmeE 11

UNIVERSITE DE POITIERS
CENTRE D’ETUDES SUPERIEURES DE CIVILISATION MEDIEVALE

2002



Lilyan Kesteloot

Directeur de recherches IFAN — Université de Dakar

La figure du roi et la notion de pouvoir dans les épopées ouest-africaines

Le pouvoir a de tout temps polarisé 1’imaginaire, et sa répercussion sur la littérature
fut magnifiquement illustrée en son temps par les travaux de Georges Dumézil. Dans
ses trois tomes de Mythe et épopée S rappelons que Dumézil a développé tout a loisir
les multiples expressions du pouvoir doté tour a tour des fonctions religieuse, guerriere
et nourriciere, et ce a travers les épopées indo-européennes, depuis les Nartes jusqu’au
Mahabirata, des Greco-Latins aux Germains et Scandinaves.

L’image du chef ou du roi qui se dégageait de cette €étude monumentale, référait aux
religions et aux sociétés concernées tout autant qu’a leurs projections littéraires, et
s’ornait tantdt de la justice de Zeus, tantdt des foudres d’Odon dans son nordique
Wallala, et tantdt des mysteres de 1’hindou Arjuna ; rarement des trois a la fois.

Nous ne prétendons pas offrir un éventail aussi large ni aussi approfondi dans cette
premiere approche du roi dans les épopées de I’espace mandé, qui sont le genre majeur
de la littérature d’ Afrique. Mais nous tenterons d’en cerner les contours, d’en isoler les
éléments constitutifs, et partant, d’en dégager une conception spécifique du pouvoir, qui
s’exprimerait jusque dans la politique contemporaine.

A travers mythes et textes épiques du continent noir, se dessine de fagon récurrente la
grande figure du chef africain, que ce soit sous sa forme féodale dans les royaumes de
savane, ou sous sa forme clanique dans les royaumes de foréts.

Les Mansa mandingues, les Almamy peuls, les Mwami Tutsi ou les rois Akan et
Yoruba, le Mohro Naaba, le Nkumu Mongo, le sultan des Bamoun, appartiennent certes
a des aires culturelles tres différentes. Différents aussi sont leurs signes distinctifs :
coiffures, costumes, régalia ; et il serait impossible d’en dresser un portrait type a la
maniere des souverains d’Europe, avec couronne, manteau de pourpre ou d’hermine,
sceptre, trone. Les rois d’Afrique connaissent aussi ces apparats, mais nombre d’entre
eux sont plus discrets, et parfois trés peu distincts de leurs sujets, du moins dans leur
costume.

Mais que ce soit dans le faste ou dans la simplicité, ils ont tous semble-t-il un
caractére sacré qu’ils obtiennent par héritage, initiation ou intronisation ; caractére qui
avec la charge du pouvoir, leur confére une fonction religieuse qui sera le fondement de
leur autorité.

! Parus chez Gallimard en 1968. Notons 1’édition critique faite par J. Grisward en 1995.

901



LILYAN KESTELOOT

Dans deux articles > récents les chercheurs Ferran Iniesta et Joseph Cervello, de
I’Université de Barcelone, ont fort bien éclairé cet aspect en relation avec la royauté
divine des pharaons égyptiens. Ils ont démontré la parenté structurelle de ces pouvoirs
royaux au point de s’étonner :

Comment les champollioniens ont-ils pu analyser la logique du pouvoir égyptien en
dehors du cadre de I’imaginaire sahariano-nilotique en général, et de la royauté divine
africaine en particulier ? (Iniesta, op. cit.).

Ce caractere sacré du pouvoir africain a été par ailleurs remarquablement étudié a
travers différents royaumes, dans le n° 10 de la revue Systémes de pensée en Afrique
Noire, consacré aux Chefs et rois sacrés (CNRS, 1987); de leur coté des historiens
africains publiaient un ensemble d’articles sur Le pouvoir en Afrigue (Unesco, 1986) ou le
sacré semblait aussi un élément constitutif si non toujours essentiel.

Ces ouvrages ont alimenté notre réflexion sur la conception du pouvoir qui se dégage
des épopées mandé qui appartiennent surtout a la catégorie royale historique 3. Nous y
verrons ce pouvoir en action. Mais il est nécessaire au préalable d’interroger cette notion
de sacré dans le pouvoir africain, d’en dégager les nuances et les implications.

Tout d’abord si on retrouve cette dimension pratiquement dans tous les vieux
royaumes d’ Afrique il importe d’en distinguer la nature et les degrés.

Ainsi, comme le signalait déja Claude Tardits il y a les rois sacrés et les rois divins
(CNRS, op. cit.) ; a notre avis on pourrait y ajouter un degré intermédiaire : les rois-
prétres.

Le roi-divin ou le roi-dieu fut identifi€ d’abord par Frazer, le fondateur de 1’ethnologie
anglaise, puis par beaucoup d’autres chercheurs : ainsi le roi divin est un catalyseur de
forces et posséde des pouvoirs exceptionnels qu’il exerce sur les hommes comme sur la
nature ; il s’identifie avec le cosmos au point que de lui dépendent la pluie, la fertilité des
récoltes, la fécondité des femmes et animaux ; lorsqu’il vieillit ou tombe malade, on le
sacrifie pour le salut de son royaume.

Hérité directement du concept égyptien pharaonique cette notion de roi-dieu ou
émanation directe du monde spirituel, se retrouve non seulement chez les peuples proches
de ’Egypte (Shilluk, Dinka, Buganda et méme Tutsi et apparentés comme I’a bien montré
Murohwa), mais aussi chez les Yoruba du Bénin (voir Palau-Marti) chez les Fon, voire les
Mossi * ou les Mongo (Afrique centrale).

En revanche c’est plutot le qualificatif de roi-prétre ou roi sacré qui conviendrait au roi
Akan, lui qui est le servant et le médium du tabouret d’or véritable dépositaire du pouvoir
spirituel (G. Hagan)’. On pourrait en dire autant de ces chefs-prétres qu’étaient les

? Iniesta Ferran, « Le double faucon en Afrique — Royauté et pouvoir d’Etat dans les temps classiques »,
in Colloque Ch. Anta Diop, Dakar, 1995 ; Joseph Cervello, « La monarchie pharaonique fut-elle une
royauté divine africaine », ibid.

3 Voir L. Kesteloot et B. Dieng, Les Epopées d’Afrique noire, Karthala, 1997.

* Voir Luc de Heusch, Rois nés d’un ceeur de vache, Paris, Gallimard, 1982, et Chefs et rois sacrés, in
SPAN-CNRS, 1987.

* Voir Le Pouvoir en Afrigue Noire, Unesco, 1986.

902



LA FIGURE DU ROIET LA NOTION DE POUVOIR DANS LES EPOPEES OUEST-AFRICAINES

Silatigui des clans peuls, (Hampate Ba), les Lamanes des anciennes chefferies wolof (B.
Dieng), ou encore les reines-prétresses des villages Diola de Casamance. Faut-il leur
adjoindre les Mansa de I’aire Mandingue ? Ferran Iniesta estime quant a lui que ce sont
des rois-divins, bénéfiques et dangereux, au méme titre que les pharaons.

Alpha Konaré (Unesco, op. cit.) explique de son coté la différence entre Mansaya et
Famaya 6. Le Mansa étant roi de droit ou par héritage, et soumis a un rituel aussi
compliqué qu’exigeant, semble davantage le prétre d’un culte, que son objet. Il est
visiblement I’intermédiaire entre sa communauté et le divin, mais et c’est capital, il n’est
plus sacrifié. Le Fama, lui, sera plutdt un conquérant qui, une fois le pouvoir arraché,
s’empressera de le 1égitimer par une intronisation qui le sacralise ; ce serait donc 13 un
“rol sacré” appartenant a cette catégorie de chefs, dont le pouvoir s’appuie toujours sur les
forces surnaturelles, mais souvent a posteriori. Dans 1’épopée, la nuance est infime,

comme c’est le cas pour Soundiata.

Dans les récits, cette royauté sacrée se manifestera de facon implicite, par des pouvoirs
et des attributs mystérieux dont se trouvent dotés les tenants du “tréne” (qui se trouve étre
parfois une peau de taureau ou de lion). Elle se concrétisera aussi par un mythe d’origine
ou se condensent les forces surnaturelles de sources parfois diverses. Ainsi le mythe ancre
d’entrée de jeu le pouvoir royal et ses représentants dans I’invisible et souvent par le
truchement d’un génie animal (buffle, lion, serpent, varan, etc.).

Considérons par exemple le roi du Mali, Soundiata fondateur de I’empire du XIII®
siecle, dont I’épopée tient lieu d’histoire encore aujourd’hui ; a la surpuissance animiste
des chasseurs initi€s “‘simbon” se joint I’influence mystique de Bilal, le premier muezzin
de Mahomet. Le tout étant renforcé par I’apport plus proche et plus intime, car totémique,
de sa mere-buffle, Sogolon. Voila le contenu du mythe initial.

Mambo Koto Sané fondateur du royaume du Gabou est porté au pouvoir par un pacte
avec le dragon local, mais aprés avoir été annoncé par un marabout de passage. )

Au début de I’épopée bambara, Biton Koulibaly, autre fondateur d’empire (XVIII®
siecle), est congu grice a I’aide d’'un marabout musulman, mais adopté et initié par Faro,
dieu-poisson du fleuve Niger et grand dieu de la cosmogonie bambara.

On retrouve cette association des forces occultes animistes et musulmanes, mais dans
une proportion inverse dans I’épopée du roi toucouleur ' El Hadj Omar Tall (XIX®).

Le plus ancien mythe soudanais (XI° siécle) raconte que le fondateur soninké du
royaume du Wagadou, I’émigrant Dinga, assura le régne de ses descendants par un pacte
de sang avec le dieu-serpent Bida; leur transgression des rites et du sacrifice annuel
précipita la chute du royaume et la dispersion de ses habitants.

Or tous ces mythes qui inaugurent ou ponctuent les récits épiques de 1’ouest africain
référaient chacun a des cultes bien réels, dont certains ne sont pas éteints, il faut le savoir.

® Voir aussi Iarticle de Sékéné M. Sissoko dans Bulletin [FAN, n° 2, série B, t. XXXI, 1969.

7 Voir les théses de Samba Dieng sur El Hadj Omar Tall, en 1983 et 1989 (Faculté des Lettres, Université
de Dakar).

903



LILYAN KESTELOOT

Ainsi en téte de ces pays conquis, souvent par la lance ou le fusil (et plus encore dans
les siecles précédant la colonisation au XVII°, XVII, XIX® s.), les souverains des
royaumes féodaux conserveérent un caractere sacré non négligeable, méme s’ils ne furent
plus directement les prétres ou officiants du culte ; cependant qu’une caste y sera affectée
pour tout ce qui est divination, sacrifices, prieres, etc.

Le roi demeurera cependant garant de la pluie, des récoltes, de la fécondité des femmes
et du bétail. Il sera responsable des calamités (sécheresse, inondations, épidémies). En cas
d’infirmité il ne sera plus occis (comme I’était le roi divin) mais simplement destitué.

Si I’on se tourne vers les rois des épopées wolof et sérére, on retrouve cette méme
fonction religieuse attachée a la royauté, avec les mémes prérogatives et obligations liées
a la fonction nourriciere (récoltes et fécondité). Et on apprend que dans la réalité ils furent
diment élus en fonction de critéres mystiques et confirmés par un rituel d’intronisation
rigoureux. A 1’origine des royaumes wolof on rencontre d’abord un roi-prétre : Ndiadiane
Ndiaye séjourne dans le fleuve Sénégal avec un génie, arbitre les conflits des pécheurs,
partage les poissons, et est qualifié d’““extraordinaire” par le roi-devin du Saloum. Mais
les rois qui suivirent Ndiadiane seront seulement des rois sacrés ou sacralisés a posteriori.

Enfin méme certains rois présentés comme calamiteux, comme Soumangourou Kanté
(Soussou) ou Salmon Faye (Sérére Saloum) ne sont pas moins accrédités par des forces
magiques et des génies protecteurs qui les rendent redoutables.

C’est que tous ces rois sont considérés, de par leur statut, comme puissances occultes.
Le pouvoir surnaturel étant a double tranchant, son exercice dans le sens bénéfique
(fécondité, pluie) n’excluait pas la sorcellerie destructrice ; or ce pouvoir 1a, chez le roi,
n’était pas sanctionné dans les sociétés africaines. Les épopées le présentent méme
comme tout a fait normal, c’est I’autre face du sacré animiste.

«Un roi n’a pas de parent », dit I’épopée wolof dans la bouche du sage.

« Le pouvoir c’est pour un seul », dit I’épopée bambara, et qui le posséde en use a son
gré. Le roi est « Maitre des eaux et Maitre des hommes, Maitre de la poudre et Maitre du
fer ».

Il s’ensuit que la fonction religieuse s’accompagnera trés souvent de la fonction
guerriere, spécialement 1a ol les entités politiques se sont constituées en Etats ayant
vocation a la conquéte, que ce soit pour des raisons économiques (Sahel) ou
démographiques (Zulu, Rwanda). Ainsi les rois du Mali, de Ségou, du Kajoor, du
Sonrhai, du Kanem-Bornou, du Mossi, du Gabou eurent des armées et firent souvent la
guerre. D’ou les épopées ou chansons de geste (exploits) « qui traitent essentiellement
de sujets guerriers », comme le rappelle avec pertinence Michel Zink.

Bassirou Dieng fit remarquer naguere que la royauté wolof et plus généralement
soudanaise s’était établie sur le pouvoir lamanal lié aux dieux du sol (terre et eau), et sur
le pouvoir guerrier dont le chasseur est le personnage emblématique, violent par
définition. L’un était mystique et ’autre magique ®. Ce qui reproduit toujours la
structure du double faucon défendue par Iniesta.

On se rappelle aussitdt Soundiata le Chasseur issu d’une lignée de Simbon et aidé du
forgeron qui lui forge son arc. Dinga le chasseur venait de I’Est, et le mythe spécifie

¥ B. Dieng, L’Epopée du Kajoor, these d’Etat, Univ. de Paris I1I, 1989.

904




LA FIGURE DU ROI ET LA NOTION DE POUVOIR DANS LES EPOPEES OUEST-AFRICAINES

« avec ses forgerons et ses esclaves ». Le chasseur Biton va blesser de son “fer” ’antilope
génie qui I’amene a Ségou Koro. Le chasseur wolof Fam Koumda va fonder la dynastie
des Fall du Kajoor.

Pathé Diagne par ailleurs écrit : « dire du pouvoir africain qu’il est essentiellement
sacré ou divinisé pourrait aboutir a une simplification ». Et il rappelle qu’en Afrique
aussi « le pouvoir est au bout du fusil, personne ne le conteste, et pas seulement depuis
I’introduction de ce moyen de guerre contemporain de la traite » (Unesco, op. cit.).

Rois sacrés et magiciens, rois nourriciers, rois guerriers, ce sont vraiment des rois
puissants ! En réalité tous les éléments sont 1a réunis pour en faire des rois absolus. Et
plusieurs le furent, pour le plus grand bien de la littérature. Les épopées témoignent de
leur faste comme de leur violence. A I’inverse on peut remarquer que nos monarchies
constitutionnelles ne font pas de bons sujets épiques !

Or cet arbitraire et cette violence ont été souvent contestés par les intellectuels
africains. Ils mirent réguli¢rement en évidence le communautarisme africain, le sens de
I’égalité et de la solidarité, le peu de différences des niveaux de vie dans la société
archaique, 1’absence de classes sociales, etc. Tout cela était assez juste pour les sociétés
claniques. Mais dés qu’on aborde les royaumes a castes, on rencontre des sociétés
pyramidales tres hiérarchisées et divisées en castes endogames ; ce sont des royaumes
dont le roi est la clef de volite, et muni de pouvoirs bien plus étendus que ceux dont
dispose un chef de gouvernement anglais ou francais.

Certes Pathé Diagne et Cheikh Anta Diop insisterent sur les chefs de castes et les
notables qui avaient pouvoir d’élire le remplacant du roi défunt, et de le destituer s’il
était malade ou fou (comme le fut Daoud Demba au Kayor, XVIE s.).

Mais dire que cela préfigurait la démocratie actuelle est un abus de langage. De
méme Alpha Konare s’il explique a merveille le mécanisme consultatif et décisionnaire
au niveau des villages, ne pourra nier que 1’espace mandé connut des rois autoritaires,
voire extrémement..., sans que leur peuple songe jamais a les contester.

C’est 1a que les épopées nous renseignent mieux peut-étre que les institutions. Elles
représentent (comme au théatre) la pratique du pouvoir royal, la fagcon dont le roi-fama,
ou le damel, ou le lamido I’exerce en liberté.

Certes on y voit les rois peuls, toucouleur, bambara, malinke, wolof ou sérére
s’informer, consulter certains sages, devins ou prétres.

Mais on les voit aussi juger du droit des uns et des autres, décider la guerre ou la
paix, faire exécuter qui bon leur semble a tort ou a raison. On les voit entourés de
courtisans obséquieux et intéressés, et prétant I’oreille a leurs flatteries, plutét qu’aux
conseils des vieux notables (voir I’histoire de Kotch Barma). On les voit cédant aux
provocations des griots ou a celles des rois rivaux pour se lancer dans des guerres
meurtrieres (Da Monzon et le roi de Koré, épopée bambara). On les voit mettre le pays a
feu et & sang pour conquérir un tréne ou le reconquérir (la guerre des garmi Guedj dans
I’épopée du Kajoor, ou encore Samba Gueladio dans I’épopée toucouleur denianke). On
les voit enfin agir contre I’intérét national, en brimant un preux qu’ils jalousent (Da
Monzon et Bakari Dian).

905



LILYAN KESTELOOT

Bref ils sont exactement pareils aux souverains d’Europe, en proie a leurs passions
plus souvent qu’a la raison d’Etat. Et donc ils pratiquent I’arbitraire en fonction de leur
pouvoir. On ne peut que constater que nul ne les arréte, dans la mesure ou ils
rassemblent en leurs mains un exces de puissance.

Les peuples acceptent tout, dans les épopées. S’il y a conflit ou complot cela ne part
jamais de la base, mais le plus souvent de la famille royale, ou encore de princes
inféodés. 11 y a des révoltes ethniques (les Peuls contre le royaume bambara) ou
nationalistes (la république 1éboue contre le Kajoor) ; il n’y a pas de révolte populaire,
pas de critique populaire.

Si Soumahoro peut régner en tyran pendant vingt ans sur le Manding asservi, c’est a
cause de cela. Les griots du Manding sont & son service et il épouse les filles des chefs
vaincus ; personne ne bronche. Sans I’intervention de Soundiata, on chanterait
aujourd’hui 1’épopée de Soumahoro Kante comme on avait commencé a le faire de son
vivant (voir la chronique de Waa Kamissoko et Youssouph Cissé sur la Gloire du Mali).

« Le pouvoir c’est pour un seul ». «Il n’y a pas de place dans le marigot pour deux
crocodiles ». Le roi peut abuser, donner et reprendre, tuer et gracier, puisqu’il est roi.

Et Soundiata le vainqueur du roi Soussou, a son tour fera exécuter les chefs qui lui
résistent, et a son tour deviendra dans le texte épique non seulement roi du grand Mali,
mais

Master and Warrior Master /
Sorcerer seizing sorcerer /
the answer-of-needs

(J. Johnson, Sunjara)

On ne peut mieux associer en une seule formule les 3 fonctions (guerriere, religieuse et
nourriciére) a la souveraineté (Master), et les proposer comme inséparables.

Mais si cela semble évident pour Soundiata et quelques autres (Biton Koulibaly, El
Hadj Omar, Lat-Dior, Samory) rien n’est automatique ; 1’on rencontre parfois aussi les 3
fonctions réparties sur des rois successifs dans un méme royaume : ainsi le fondateur des
royaumes wolof Ndiadiane semble concentrer sur lui la fonction religieuse, tandis que son
successeur Biram Ndiema Koumba sera présenté comme le roi guerrier et nourricier.
« C’est lui le roi digne de ce nom qui organisa le Djolof ».

Les épopées de I’ouest africain nous renseignent étonnamment sur la conception et le
fonctionnement du pouvoir dans les jeunes Etats modernes du Continent.

Au début des indépendances, les présidents modernes furent considérés d’abord
comme les substituts des gouverneurs coloniaux. Puis petit a petit on les appela Fama,
Damel, Bour, Almamy ou Lamido, titres des anciens rois, par analogie avec des attitudes
de type monarchique.

Pour s’imposer et se maintenir les dirigeants d’aujourd’hui eurent fréquemment

recours au sacré, a I’occulte comme au religieux, a I’instar des rois anciens ; et cet appel
du sacré a la rescousse du politique leur assura sans doute un répit de plusieurs

906



LA FIGURE DU ROIET LA NOTION DE POUVOIR DANS LES EPOPEES OUEST-AFRICAINES

décennies. Les rites et sacrifices de chefs comme Houphouet Boigny, Eyadéma ® ou
Mobutu par exemple, étaient connus de tous, et expliquent en partie la relative patience
sinon passivité des peuples qui les supporterent jusqu’a leur mort ou presque. Patience
issue de la crainte et de I'intimidation devant ces pouvoirs surnaturels supposés ?
Georges Hagan écrivait en 1981 :

D’ailleurs, cette croyance est si fortement enracinée que méme ceux qui organisent des
coups d’Etat vont consulter devins et visionnaires sur les chances de succes de leur
entreprise. (Unesco, op. cit.). — Opinion confirmée par P. Geschiere (1995).

Ne s’attendant point a des pouvoirs démocratiques -au sens actuel du terme-, car n’en
ayant jamais connu, les peuples concernés laissérent s’installer les partis uniques, les
inégalités sociales grandissantes, la confiscation du pouvoir par une oligarchie de
fonctionnaires, qui se mua rapidement en véritable “cour” dont le président était le roi
qu’on ne contredisait plus. Le griotisme devint la régle et la critique, subversion.

Les peuples africains supportérent ainsi un nombre considérable d’abus et d’entorses
a leurs droits vu que «le chef peut se permettre d’abuser » et «que le roi n’a pas
d’amis ». Les proverbes traditionnels cautionnérent longtemps des comportements que
dénongaient cependant les intellectuels non bénéficiaires du systeéme.

Mais dans les sociétés a passé féodal, le seuil de tolérance est plus élevé que dans les
sociétés claniques égalitaires, a fortiori des républiques européennes. Voila sans doute
pourquoi les peuples d’Afrique centrale et cotiere furent plus “remuants” que ceux des
Etats soudanais et apparentés.

De leur coté les gouvernants eurent tendance a se prendre assez rapidement pour des
rois traditionnels, usant méme parfois de leurs insignes, et instaurant par des moyens
divers une durée indéterminée a leur régne ressenti désormais comme un patrimoine
(dynastique ?) et défendu par une force (armee).

Les €lections dans ce contexte devinrent caricaturales et 1’alternance démocratique
un leurre, et ce méme dans les gouvernements dits “socialistes”. Les partis uniques
d’abord, puis les coups d’€état militaires ont accentué cette conception de “pouvoir a vie”
qui était bien celle des rois de naguére.

Ce n’est que depuis 10-12 ans, avec notamment le discours de Mitterand a La Baule,
que le probleme de la démocratie revint sur le devant de la scéne, et provoqua une
remise en cause du systeme établi.

Le vrai probléeme étant que du roi ancien on voulait seulement qu’il préserve les
coutumes et assure la pluie, gage de fertilité. Sa légitimité était au départ. Une fois
reconnu il I’était pour longtemps sans qu’il lui soit nécessaire de faire plus et autrement
que ses prédécesseurs. La fonction était claire et définitive, et les peuples étaient

satisfaits si le souverain se montrait ni cruel ni trop injuste, ni trop belliqueux ; Le bon
roi était le roi tranquille en somme. S’il était de surcroit riche et généreux, on n’en

demandait pas plus.

% 11 faut lire a ce propos le roman épique de A. Kourouma, En attendant le vote des bétes sauvages, Paris,
Seuil, 1999.

907



LILYAN KESTELOOT

Tandis qu’aujourd’hui les peuples attendent du chef qu’il résolve leur difficulté de
vivre, qu’il leur donne du travail, de 1’eau potable, de I'instruction, des soins de santé,
du confort, bref un projet de société meilleure.

C’est peut-étre ainsi, sous la pression de revendications de plus en plus précises, et
des critiques assorties, que la notion de pouvoir pourra petit a petit se modifier en
Afrique.

Bibliographie

J. F. Bayart, L’Etat en Afrique, Karthala, Paris, 1988.
Y. T. Cissé, La Grande geste du Mali ; La gloire du Mali, Karthala, 1991

J. Cervello, La Monarchie pharaonique fut-elle une royauté divine africaine, Colloque Ch. A. Diop,
Dakar, 1995

Collectif, Le Pouvoir en Afrique noire, articles de Pathé Diagne, Georges Hagan, Alpha Konare, Paris,
Unesco, 1986.

Collectif, Chefs et rois sacrés, in Systéemes de pensée en Afrique noire, articles de Tardits, De Heusch,
etc., Paris, CNRS Editions, 1987.

P. Geschiere, Sorcellerie et politique en Afrique, Karthala, Paris 1995.

F. Iniesta, Le Double faucon en Afrique, royauté et pouvoir d’'Etat dans les temps classiques, Colloque
Ch. A. Diop, Dakar 1995.

L. Kesteloot et B. Dieng, Les Epopées d’Afrique Noire, Karthala, Paris, 1997.
G. Dumezil, Mythe et Epopée 1, 11, 111, préface de Joél H. Grisward, Paris, Gallimard, 1995.

908

<




