e W el a, ..

i il

COLLOQUE DU
PEN'CLUB INTERNATIONAL

Dakar, janviet 1983.

L'Histoire, le Mythe et leurs mystéres
dans la tradition orale africaine

Un exemple : Ndiadiane Ndiaye et la fondation

des royaumes wolof.

par
Lilyan Kesteloot, Bassirou Dieng,

et Lampsar Sall.

Université de Dakar
Faculté des Lettres

IFAN.




v e A S

- A e el

R

Lilyvan Kesteloot, Bassirou Dieng,

-~ et Lampsar Sall.

NDIADIANE NDIAYE (1) ET LA FON-
DATION DES ROYAUMES WOLOF.

1l - Le Nord du Sénégal et du Mali connurent depuis le haut
Moyen Age (& partir du 6& s.) deux empires que signaliérent

maintes fois les auteiurs arabes.

Le plus célébre fut Gana détruit par les Almoravides

au XIé sidcle et remplacé deux siécles plus tard par Mali.

Ltautre fut le Tekrour (2) sur lequel on a beaucoup
moins de précisions. On sait cependant qu'il concurrenga Gana
et contribua 3 sa chute en aidant les Almoravides. Il survécut
ainsi de plusieurs siécles a Gana et fut suzerain de tout le

Nord Sénégal.

A sa téte cependant se succédent différents dynas-
ties. Ce sont d'abord les peuls "Dya Ogo", puis les Manna So-
ninke, puis des Mandingues Tondyons enfin les Toucouleurs
(Lam Term@&s et Lam Toro) avant de passer sous le régne des
peuls Denianke au XVI& siécle.

La belle chronique de Siré Abba Sow est peut-étre
la relation la »nlus compléte qui existe actuellement sur le

Tekrour (3).

(1) L'orthographe wolnf est Jajaan Jaay, mais pour ce colloque
international nous proposonsi‘'herthographe francaise. Cette
recherche a &té& entreprise par notre &tudiant Lampsar Sall.
cet article en rend compte et la poursuit.

(2) Ce sont El Bekri et Al Idriss qui donnent le plus de d2-
tails sur le Tekrour.

(3) Meis ne cite le Kavor et le Djoloff qu'd partir d= 1726-
du résae de Pmari Ngc: 2 Sabel.

! Lude Qou )’M ey Rpntire s te TV
G Thivnans & G Rasdt Aams [
fome j:f:n4¢.

AL no L %)Y C&Q-ll d.&,
Jrotbkoine du Semeqal




Mais comme toute chronique traditionnelle, elle laisse
beaucoup de points dans l'ombre ; entre autres, comment s'af-
franchirent du Tekrour les royaumes wolof et sérére.

C'est a8 d'autres chroniqueurs qu'il faut alors s'adres-
ser et les plus détaillés sur ce sujet sont Yoro Diaw (4), Lay-
ti Guissé (5) et la chronique de Amadou Wade (6).

Ces chroniques nous donnent maints renseignements
sur les société&s wolof du 12& sidcles, mais dés qu'il s'agit
du passage de ces groupes en &tats &largis et organisés, toutes
les chroniques semblent se cristaliser sur un mythe fascinant
mais plein de paradoxes, voire de contradictions.

Cependant 1l'histoire est si belle qu'elle emporte
1l'adh&sion générale ; et comme ce n'est pas le réle des chro-
niqueurs ou des griots de faire de la critique historique, il
revient donc aux universitaires coupeurs-de-cheveux-en-douze de
se pencher sur les abysses du mythe de Ndiadiane Ndiaye.

LE MYTHE DE NDIADIANE NDIAYE

texte dit par Assane Marokhaya Samb

traduit par Bassirou Dieng.

Ndiadiane, on peut dire que c'est le Sé&négal. Si on
retranchait la descendance de Ndiadiane du peuple sénégalais
actuel, il en resterait trés peu. Ses descendants se retrouvent
dans toutes les contrées du pays.

-

Mais revenons & Ndiadiane ; Ndiadiane est un métis de
berbére et de toucouleur. Les anciens nous ont appris que Ndia-

(4) publié par Henri Gaden. 1912
(5) Bull. IFAN 1966
(6) Dans Esquisses sénégalaises de V. Meontéil 1986




=y

diane est le fils de Boubacar Ben Oumar et de Fatoumata Sall.
Boubacar Ben Oumar, son pére, est un almoravide.

Aprés l'éclatement de l'empire du Gana, il suivit le fleuve,
a la téte d'une faction, et vint s'installer au Fouta. La plu-
part des anciens disent qu'il s'installa d'abord & g&dé&, un
village traditionnel du Fouta. On dit que c'est gne des plus

anciennes localités du Fouta, car a l'arrivée de Ben Oumar le
Village existait depuis oplus de 1000 ans.

A chaque fois qu'on voulait retenir un &tranger on
lui donnait une fille du pays en mariage. Quand il fut connu
dans le pays comme homme de savoir, grand adepte de l'islam,
qui &tait une religion nouvelle dans le pays, il acquit une
grande renommée. Guédé &tait aussi un pays de traditions. On
lui donna en mariage Fatoumata Sall, fille du Lam Toro Abram
Sall. Ils eurent un fils, Mouhamadou BRoubacar. L'on raconte
gue, quand Fatoumata Sall eut une grossesse avancée, Boubacar
Ben Oumar partit en expédition contre les Maures - certains
disent 3 Chingetti, d‘'autres Tichitti- et revint avec de gra-
ves blessures. Voyant qu'il ne survivrait pas @ ses blessures,
il s'adressa a Fatoumata Sall et lui dit :

-Vous portez un enfant qui je pense sera un gargon. A sa
naissance, vous lui donnerez le nom de Mouhamadou, notre Pro-
phé&te. Si vous devez vous remarier, je vous demande de choisir
un homme libre, d'une belle naissance (juddu bu rafet), un hom-

me de religion aussi et d'honneur.

Boubacar Ben Oumar mourut peu aprés. Quel-
ques temps plus tard, Fatoumata Sall donna naissance & un gar-
¢on. On 1l'appela Mouhamadou. Il grandit avec sa mére. Mais une
femme jeune ne peut rester sans époux. Elle décida donc de se
remarier avec un ami de son pére, d'autres disent son esclave;
en tout cas c’&tait le seul homme satisfaisant les recommanda-
tions laissées par Ben Oumar. Il se prénommait Barik. Ils se
mariérent et eurent un fils, Bouba Barik . Mouhamadou Ben Oumar

n‘a pu accepter ce mariage avec un homme qu’il considérait




comme l'esclave de son pére.

C'est ce chagrin qui 1l'obligea 3 s'exiler. Il ne s'é@loi-
gna pas cependant, il entra dans le fleuve. On crut pendant
longtemps qu'il &tait mort. Il passait ses journées dans le
fleuve et ses nuits sur la terre ferme (le Diery). Il apparais-
sait de temps & autres sur un village riverain, &tonnant les
gens qui commencaient 3 en varler. On le vit 3 Foum 3 Ndia-
war , dans plusieurs autres localités. On le vit dans le Fala-
ye et le Walaldé. Il continuait 3 descendre le fleuve. Quand
il arriva au niveau de Mangu&gne (Boye)entre Saint-Louis et

Rosso~Bethio, il anparut en ces lieux.

En ‘ces temps-12 femmes allaient toujours pécher dans
le fleuve et/ﬁ?sputaient souvent lors du partage du poisson.
Il apparut un jour, fit un partage équitable et partit sans
prononcer un mot. Les femmes rapportérent la nouvelle au villa-
ge, tout le monde en parlait :

"quelque chose est apparu dans le fleuve,disait-on,il a
une apparence humaine, il est trés chevelu, mais ne parle ja-
mais", Il &tenna tout le monde. Les anciens se concertérent.

Un certain Atoumane Boye é&tait le chef du pays. Ainsi que Na-
hib Mbengue et Bawane Sarr.

I1 apparut un jour, on le prit et le ramena au village. Mais

il ne voulut point parler. Les gens &taient cependant sdrs que
c'était un étre humain malgré son abondante chevelure. Son long
séjour dans le fleuve lui avait fait oublier peut-&tre le lan-

gage des hommes.

On avpela une femme du nom de Bate Boye, certains
parlent de Maréma Guéye, c'est celle-ci qui réussit 3 le faire
parler.

Elle avait suggéré de l'affamer, comme c'est un étre
humain, pour le faire parler. On le fit jeuner pendant 3 jours
et on le sortit dans la cour. LA femme mit une marmite sur le




5 e

feu avec deux supports. La marmite tombait & chaque fois.
A un moment donn&, il s'exclama : "Kolooji-tati® ce cui veut

dire en toucouleur "trois supports”.

Les anciens dépéchérent des émissaires au Sine. Il
y avait Maysa Wali Dione, trd@s versé dans les sciences occultes.
Il &tait trés réputé. Ils avaient pensé demander conseil 3 Maysa
Wali, lui qui connaissait toute chose agitant le monde, pour
qu'il leur dise ce qu'était cet &tre apparu dans le pays. Les
8missaires arrivérent chez Maysa Wali, le saluérent e+ 1ui
dirent :

- "un &tre est apparu dans le pays ;: il a une ariarance

humaine, et est trds chavelu, mais il ne veut PrONONCEr aucun

mot. Les fernmes cont réussi 2 le prendre mais il ncus Z+onne".

Maysa Wali rit d'abord et s'exclama :
- "Lahi Njaajaan !"

Ce qui veut dire en sérdre :"quelle chose extracrdinaire Les
émissaires retinrent que l'apparition &tait Ndiadiane. Maysa
Wali leur précisa aussi que c'est un &tre d'une roble cdescen-
dance, Dieu lui a donné une vaste intelligence, sa descendance
régnerait sur de nombreux pays. Il leur recommanda beaucoup de

respect et d'honneurs pour cet &tre.

Les é&missaires revinrent du Sine et rendirert compte
fideélement des propos Ga Maysa Wali.
Il précisa h : =
Ndizadian2 parla alors,/ qugi§ était origiraire du Fouta

gue son pére &tait Boubzcar Ben Oumar et sa m@re Fatowmata Sall.

foN

Quand il séjcurna longtemps en ce lieu, gr&ces 3 son

intelligence et sa prestance, les gens du pays dirent

"Un pays a besoin ¢'un homme de science et 3'un homme de
sagesse et de justice, faisons de lui notre chef’

Le Waal~ n'avait pas encore de lignées nateruclles

princiéres {Muonj. Les lignics paternelles principércs {Gefio)




&taient encore inconnues. Le peuplement n'était pas trés impor-
tant. Comme Ndiadiane &tait respecté& pour son intelligence et
sa prestance, d'autre part Maysa Wali, un homme de savoir, lui
avait prédit une brillante destinée, ils dé&cidérent de faire de
lui un chef qui rendrait la justice.

Il s'installa ainsi au Waalo, distribuant les terres
et rendant 1la justice. Dieu faisait que ses sentences &taient
toujours justes.

Il fut donc le premier chef du Waalo. Il n'y avait
pas encore de pouvoir constitué, seulement un chef-arbitre.

Il resta longtemps, longtemps au Waalo.
Un jour Boubou Barik, son demi-frére, entendit parler de lui,
et voulut venir le rejoindre. Ndiadiane ne voulut pas habiter
avec lui, ni expliquer les raisons de cette décision. C'était
aprés tout son frére-utérin, mais il le considérait comme un
fils d'esclave.

NDiadiane décida de s'exiler. Il quitta le Waalo et
partit pour le pinlof.

(1'informateur Oumar Guéve)
- Une question, s'il vous plait? Est-ce que Ndiadiane ré-
gna longtemps sur le Waalo ?

(Le griot)

- Les anciens disent qu'il sé&journa 16 ans au Waalo. Dix
anciens du Waalo, de localités différentes m'ont répété cela.
Car, quand vous rencontrer 10 personnes n'ayant pas passé la
nuit dans le méme village, venant de localités différentes, ré-
pétant la méme chose, ceci peut-&tre pris pour vrai.

Il a donc sé&journé pendant 16 ans au Waalo; et plusieurs tradi-
tions de ce pays viennent de lui. On raconte &galement que son
séjour fut bénéfique au Waalo. Les pluies et les crues &taient
abondantes. Le mil sagno &tait abondant. Le bétail flerissait..

Il leur &tait vraiment bénéfique.




(1'informateur)
- "prit-il femme au Waalo 2"
(le griot)

- Non, je ne lui connais pas de femme dans ce pays, seule-
ment au Jolof. Quand il arriva au Djolof il s'installa 3 Ndia-
yéne Sagour, fonda ensuite Thieng. Il &pousa une femme peule,
nommée Oufa qui leur donna Goor Ndiadiane qui est l'ancé&tre de
toute la noblesse neule du Djolof.

Il épousa ensuite Maréma Ndoye Guéye, de la lignée Béguédji,

qui lui donna : Sare Ndiadiane et Nget Ndiadiane.

Nget Ndiadiane est 1l'ancé&tre de tous les Djiop du Kayor, Djolof
du Waalo, du Sine et du Saaloum. C'est le pére de Guédo Get,

qui s'exila, expulsé du DJolof pour fonder la vrincipvauté du
Guet au Kayor. Il &tait accusé d'une faute grave au Djolof. On
lui délimita comme de coutume une terre par le feu de Kad-RBaloo-
ji A Sagatta. C'est la principauté du Nguet sous l'autorité du
Barguet.

(1l'informateur)
~-Ndiadiane a dii trouver des autorités au Djolof, comment
s'imposa-t-il dans ce pays.

(le griot)

~ "Certains disent gu'il y trouva Djolof MBengue, d'autres
disent Bayit Mbengue.En tout cas, il s'agit des MBengue et aussi
des Niang.
Quand Ndiadiane arriva au Djolof, on avait entendu parler de
son intelligence et de son savoir. Ainsi on lui fit des honneurs.
Comme je vous l1l'ai dit les problémes de royauté n'avaient pas
encore leur importance. Il y avait des chefs qui distribuaient
la terre et présidaient les cérémonies domestiques, Il s'ins-
talla ainsi au Djolcf oli il demeura longtemps. Certaines tra-
ditions de ce pays viennent Sgalement de lui, traditions qui
étaient en cours jusaqu'ad l'arrivée des Blancs qui abolirent la
royauté. Il s'agit du bain de Ndjaseew. Comme Ndiadiane est
sortit du fleuve, & son départ du Waalo, on emporta l'eau du




Lol

fleuve, on am@nagea un marigot et l'y versa. Quand l'eau taris-
sait, on utilisait le sable du marigot qu'on mélangeait au .
bain royal & chaque fois qu'on intronisait quelqu'un.

(1'informateur)
- "parlez-nous de ses fils ainés jusqu'id Leulé Fouli Fak".

(le griot)

- Je préfdre parler de Biram Ndiéma Koumba pour remonter
a Ndiadiane, car c'est lui le repére, le roi digne de ce nom
qui organisa le Djolof. Biram Ndiéma Koumba BRoukari Bigué San-
gouléne Biram Koura Kane Té&ssé& Dagoul@ne Biram NDiéma Ngalére
Ndiéléne MBaye Leyti Leyti Tioukli Tioukli Ndilane Ndilane Saré
Saré Ndiaddiane.

La tradition dit plusieurs choses sur Biram Ndiéma
Koumba, Certains disent que c'est le frére de Leulgd Fouli Fak.
Mais Leyti Guissé qui fait autorité sur la question dit qu'il
était le pére de Leulé Fouli Fak.

Biram Ndiéma Koumba eut tous les pouvoirs de Ndia-
diane et son autorité sur tous les pays.
Les griots ont composé @ sa gloire la chanson qui dit :

- "Biram Ndiéma Koumba, le roi des rois®.

2, - 5'il est vrai, comme le dit Levi Strauss, gqu'un mythe est
composé de toutes ses variantes, il aurait fallu, pour proposer
une &tude vraiment exhaustive du mythe de Ndiadiane, en recueil-
lir une centaine de récits chez des griots différents. Sans

exclure cette entreprise, une autre méthode consiste 3 s'adresser

ad des détenteurs considérés comme compZtents par le milieu tra-
ditionnel.

Les versions recueillies par Yoro Diaw, celle de Layti
Guissé, A. Wade, naguére, et aujourd'hui celle que proposent A
Alioune Sow, Boubakar Xone, MBaye Fawa Gudye (7) et le texte du

(7) Textes reproduits dans 1l'é&tude de Lampsar Sall, Faculté
des Lettres.



griot Assane Marokhaya Samb ici reproduit in extenso, furent

celles gui nous ont servi de références.

Le tableau qui suit essaye de rendre compte des prin-
cipaux éléments-ingrédients qui entrent dans ce récit et
s'inscrivent sur un axe chronologique horizontal reproduisant
l'itinéraire du héros de sa naissance jusqu'd@ la "magistra-

ture supréme” sur "tous les pays".
P P

En effet si nous avons parfois ajouté a ce tableau
quelques détails variants ou plus explicites des autres ver-
sions, il est caractéristiques qu'aucun récit ne parle de la

mort de Ndiadiane, et tous s'achévent soit gyr sa royauté su-

or8me, soit sur celle de son fils.

Ceci nous indique d‘'emblée le message explicite et
évident du mythe, 3 savoir comment Ndiadiane, &tranger au
pays, arriva par sa valeur et son mérite extraordinaire, a
étre choisi comme chef, du Walo, puis du Djoloff puis de toutes
les régions habitées par les Wolof et Sérére, Ndiadiane Ndiaye
fondateur d'empire et unificateur de ces villages éparpillés,
de ces unités politiques informelles sinon informes, comme

devait 1l'&tre un peu la Gaule au temps d'Astérix et de César.

On peut affirmer que Ndiadiane est ainsi présenté
comme le symbole méme du nationalisme wolof et ce,bien avant
la colonisation.

Nous verrons plus loin ce que cela pouvait impliquer
dans le contexte sénégalais du 128 sidcle, date & laquelle se
passe 3 peu prés cette unification politique.

Tableau




S 1Db=

3 - Le symbolisme du mythe

Les différents symboles du mythe insistent sur la
dimension sacrale confé'ée 3 Ndiadiane Ndiaye. Ce sacré tire
sa signification de 1'Islam et de l'animisme constitutifs de

la religion wolof.

Ndiadiane apparait comme un prince arabe, dé&tenteur
de la nouvelle religion. Le mythe privilégie l'aspect religieux

qui lui donne intelligence, puissance et clairvoyance.

L'Islam s'est manifesté dans nos régions sous 1l'ap-
parence de conquérants forts et riches. Toute forme de puis-
sance dans nos traditions s'explique par une force magique.
La suprématie de Soumangourou Kanté& sur le Mandé, trouve sa

source dans une protection magique inviolable.

Ainsi Ndiadiane, descendant des conquérants musulmans,
s'identifie 3 la puissance de la religion islamique qui, en
Afrique noire, & élargi les limites du sacré. Le guérisseur ma-
gicien traditionnel devient un marabout Tiedo qui est & dif-
férencier des gran s mystiques du 198 s. Il adopte trés tot dans
la présentation extérieure de sa science occulte, les signes
arabes qui dans une civilisation de l'oralité ajoute & l'ésoté-

risme de ses pratiques.

On peut rajouter 3 cela le mythe du savoir puisé& aux
sources lointaines de 1l'Arabie. C'est la formule moderne du
"marabout mandingue", toujours plus puissant que le marabout

voisin, parcequ'originaire d& contrées lé&gendaires e

C'est dans ce cadre que Ndiadiane va subir "une di-
vinisation" ou sacralisation progressive. La dénomination de
son Dieu Allah va se substituer ou s'associer au Dieu tradition-
nel wolof, Geej, pour devenir Yalla-Geej, ou Yalla tout court,

un peu plus tard.

C'est peut-&tre par ce biais que s'explique le symbo
lisme du Génie amphibie. En effet la sacralisation progressive

de Ndiadiane correspond également & une récupération du person-




- 1] -

nage par l'animisme local.

On peut supposer que Geej-la mer, comme les grandes
étendues d'eau, faisaient l1l'objet d'un culte avant 1l'Islam,
comme génies titulaires. Dans 1'Egypte pharaonique le Nil avait
une grande importance dans les représentations du sacré&, parce
que 1ié au fondement méme de la vie : la nourriture. Le Fleuve
Sénégal a di avoir une place similaire dans la cosmogonie des
populations riveraines.

Aujourd'hui encore le fleuve, comme la mer appartient
dans les croyances wolof &8 des génies qui en régissent l'utili-
sation. Mame Koumba Bang régne 3 Saint-Louis comme gé&nie des
eaux. Ainsi le Jogomay, maitre des eaux, habilité 3 faire les
offrandes au Génie, était nécessairement l'autorité religieuse
supérieure.

Le mythe nous dit que Ndiadiane mécontent du remariage de sa
mére s'enfuit et entra dans le fleuve. Il vivait ses nuits
dans le fleuve et ses journées sur la terre ferme. La premiére
fois qu'il se montre aux pécheurs, ceux-ci le confondent au
génie des eaux.

Le va-et-vient entre le fleuve et le Diery (la

terre ferme) renvoie au flux et au reflux des eaux. C'est l'inon-

dation qui irrigue et enrichit les terres cultivables. C'est un
perpétuel mouvement fécondant.

On comprend mieux l'all&geance du Jogomay et du
Jogodo, les autorités dyarchiques qui administraient les popu-
lations Waalo-Waalo. Ceux-ci vont lui dé&léguer leurs pouvoirs.
Dans cette Passation, en fait, il n'apparait pas d'usurpation.
Le Jogomay, n'é&tait que l'intercesseur entre les pécheurs et
le génie des eaux. Quand ce dernier apparait sur la terre, il

lui doit nécessairement obé&issance.

Ainsi le mythe fait du prince arabe un génie possé-

dant tous les attributs d'une divinité supérieure, maitre des




Bipgt o

eaux et des terre. Et quand Ndiadiane é&merge du fleuve, les
attributs spécifiques d'un génie sont accentués par le mythe,

L'on peut noter que sa morphologie humaine va s'estom-
per pour employer celle des g&nies traditionnels de nos ré-
gions. Il a la peau trés claire et une abondante chevelure,
d'autres versions ajoutent des habits blancs. Comme dans nos
contes,; le génie tout en possédant une morphologie humaine,
accentue certaines caractéristiques que ne peut avoir un négro-
africain : la clarté de la peau, la longue chevelure etc...

Par dela le corps, il intégre &galement l'univers

des génies, par 1'impossibilité de communication avec les hom-
mes par le langage.
Notre conteur nous dit que "son long sé&jour dans le fleuve lui
avait fait oublier le langage des hommes". Ce silence obstiné
de Ndiadiane inquiéte les hommes. Il serait intéressant ici de
révanir 3 la racine  du mythe "qui est présente dans le vo-
cable mythe" selon Claude Mutti qui ajoute :

"Ce vocable provient de la racine mid (ou mi/, qui a aussi
donné, en grec, le verbe mlo ("je me tais", "je reste silen-
cieux") ; ce verbe dans la forme muéo signifie "j'initie zu
mystére" puisque le terme grec pour "mystére" a pour origine
la mé&me racine. Le mot "mythe" comprend donc 1'idée du silence

et cela devient encore plus évident si on le compare au latin
mutus. Ren& Guénon explique ainsi le lien entre mythe et zi-

lence : c'est que cette idée de "silence" doit &tre rapportée
ici aux choses qui, en raison de leur nature méme, sont inex-
primables, tout au moins directement et par le langage ord:-
naire ; une des fonctions gé&nérales du symbolisme est effecti-

vement de suggérer 1l'inexprimable" (8).

De la sorte symbolisme interne et généralité, en my-
the se confondent. Comme nous allons le voir le processus de
communication avec Ndiadiane emploie les formes d'une interro-

gation magique du g&nie, et une initiation aux mystéres.

{(8) Claudio Mutti, Le Symbolisme dans la fable. Guy Trédaniel.
Bditions de la Maisnie. Conde-sur Moireau, 1979, p. 14.




s

En effet les autorités du Waalo-Waalo devant cet-
étre qui les &tonne, envoient des Emissaires 3 Maysa Wali Dione,
le maitre des sciences occultes gui connait tout. Notons que
le recours a Maysa Wali Dione, le lointain maitre des Fangol,
rejoint le mythe du "marabout mandingue", c'est une maniére
de placer un fait au-dela de toute autorité& interne et de
1'imposer par sa force, parce qu'il 2chappe au savoir détenu
par le groupe considéré.

La récurrence de 1'impossible communication qui ressurgit entre
les &missaires du Waalo et Maysa Wali le Sérére est une forme
d'insistance sur la valeur du g&nie apparu au Waalo. De ce fait
le "Lahi Njajaan" du maitre des Fangol a toute sa significa-

tion dans ce contexte. Ndiadiane est le génie qui étonne, qui

participe d'une espdce supra-naturelle. Méme aprés la confes-
sion d'Ahmadou, le prince arabe, le nom de Ndiadiane se per-
pétue par le mythe. L'&sotérisme de nom sérére s'ajoute

3 la dimension mystérieuse du personnage et le recouvre d'un
sacré plus traditionnel, plus local.

L'intervention de Maysa Wali, a par ailleurs, toute

la valeur d'un office d'interrogation des génies. C'est l'inter-

cesseur, qui par ses oracles, permet aux Waalo-Waalo de percer
le mystére du Génie Ndiadiane. Grdce a4 lui, le contact s'éta-

blit entre les mondes des hommes et des dieux.
Il est significatif qu'au Waalo, le rite de communication

s'accomplit dans la préparation de la nourriture. Le génie
bienfaiteur, en indiquant un troisidme support pour la mar-
mite, rend possible "le cuit" ; c'est comme si pour une seconde
fois, les hommes du Waalo accédaient 3 1l'ére du feu valorisée

par un génie bénéfique.

A ce point du récit Alioune Sow, dans sa version
nous dit :
-"Nous sommes allé&s voir si c'est une personne et nous

savons qu'il fera la prospérité du pays. Nous devons 1'élire.




= 14 =

On alla appeler Jogomay et Jogodo. Jogomaye est le chef des
eaux. Tout ce qu'on pouvait obtenir du fleuve, c'est lui qui
allait en donner aux Déniankééa&ui dominaient l'est. Jogodo,
tout ce qu'on pouvait avoir comme ré&colte sur terre, lui aussi

allait en donner comme tribuép)

Donc ces deux chefs étaient les
deux premiers dignitaires du Waalo. Ils arrivérent, firent des
dunes de sable. On prépara les fé&tiches et fit tout ce qui

8tait nécessaire. Ensuite, c'est l'intronisation”.

Le prince arabe s'intégre dans la sacré local et jinau-
gure ainsi une &re de prospérité. Il est la divinité justi-
ciére et nourricidre.

4 - Le mythe dans son contexte

a) Les repéres socio-historiques

-

Ce qui frappe & premiére vue tous ceux qui connais-
sent un peu l'histoire de l'ancien S&négal, ce sont, les surpre-
nants anachronismes. En effet le mvthe joue sur 3 sidcles : le
118 avec Abu Bakr Tachefin, Almoravide bien repéré par Yes his-~
toriens et qui participa & la mise 3 sac du royaume de Géna,
et 3 la conquéte du Maroc vers 1066 quant 3 Maysa Wali Diene

:
le Guelowar, il fonda les royautés séréres vers 14& sidcle.

Ndiadiane n'a &videmment pas pu vivre trois siacles,

mais le mythe &crase le temps, s'il respecte assez bien l'es-

pace,

Disons donc que Ndiadiane a pu &tre un descendant
d'Abu Bakr Ben Oumar qui avait effectivement &pousé& Fatoumata
Sall fille du Lamtoro de Guédé Abram Sall, dans un Tekrour ri-
val du Gana et passé sous domination maure et toucouleur aprssa
la dynastie Soninke dont le plus céldbre représentant fut War
Djabi Ndiaye. Ndiaye semble avoir é&té& d'abord un titre "le
lion" avant de devenir un nom de famille (sant).

Cette ascendance, a 3 ou 4 générations prés, contribue
en tout cas 3 donner 3 Ndiadiane une origine royale, musulmane

(a) anachronisme du traditionniste.
(b) au Tekrour




e

et "claire”, voire blatiche.

Vrai ou faux, mais important, puisque les diverses
versions du mythe le répétent a l'envi.

A l'autre bout des 3 siécles, on cite Maysa Wali
Dione le plus prestigieux des rois sér@res, qui n'était pas
né au moment de la formation des royaumes wolof.

Les distorsions que le mythe fait subir 3 la chrono-
logie ne s'expliquent donc que par le souci d'encadrer Ndia-
diane par 2 personnages célébres qui lui serviront de garants
pour les générations futures. Ce proc&dé& est courant dans la
littérature orale ; un autre exemple bien connu est celui de
Koly Tenguela fondateur du royaume Denianke (162 s.) que l'on
présente toujours comme fils de Soundiata Keita (138 siécle).

Il semble donc difficile de préciser 3 3 siécles
prés - quand exactement v&cut Ndiadiane Ndiaye, et on se de-
mande méme s'il n'est pas lui-méme mythique, tout au moins
quant & cette ascendance.

Par contre il semble bien que les Etats wolof vont
s'organiser sur le mod&le du Tekrour (royaume centralisé&, hié-
rarchique, castes) et il est peu problable que cela se soit

faét spontanément.C'est en tout cas l'avis de 1'historien Mbaye
Gueéye.

Dans quelle situation se trouve en effet la ré&gion
occidentale sise entre les 2 fleuves Saloum-Sé&négal, vers, met-
tons le 12& siécle ?

Plusieurs chroniqueurs le signalent :

Ces pays sont constitués d'ensembles de villages arbitrés
plutdt que dirigés par des Lamanes, des maitres de terre et
des maitres des eaux, dont le rdle est surtout religieux, dans
le cadre de la religion ancestrale.

Pas de mé&én et pas de Gefio (9) (lignées princiéres)
partant pas de royauté, pas de stratification sociale, pas de
régime centralisé.

(9) précise Marokhaya Samb.




S e
En somme des soci&tés €galitaires et communautaires.

Mais inféodées 3 un état puissant deouis des sid-
cles : le voisin Tekrour, augquel on paye tribut et qui est

dirigé par une aristocratie musulmane et guerriére.

C'est dans ce contexte qu'il faut situer l'arrivée
au Walo d'une ou plusieurs personnes au courant du systéme
Tekrourien politiguement plus 2laboré :

- C'est tout le symbolisme de 1l'intelligence de Ndia-

diane que les griots mentionnent presque toujours.

Ce groupe ou cet individu que 1l'on pare ou qui se
pare des prestiges de 1'Etat Suzerain (famille royale, métis-
sage blanc (10) et religion islamigue) va d'abord s'intégrer
aux villageois par l'alliance matrimoniale comme c'est 1l'usage.
Si notre griot ne se souvient pas du mariage au Waalo de Ndia-
diane, la plupart des autres traditionnistes le mentionnent,
avec Bate Boye ou Mariam Guéye, certains citent méme sa descen-
dance au Waalo dans la lignde de Ndiak (II);

Comment 1l'&tranger sut-il effectivement s'imposer

ensuite aux ponulations autochtones ? Nul ne le sait.

LA c'est le mythe qui tient lieu d'histoire et l'on
est réduit aux suppositions. On ne peut que epéculer: sur les
symboles identifi&s plus haut. Car il semble &vident que le
recours d Maysa Wali Dione - impossible dans la rSalité- n'est
proposé que comme signe irréfutable de protection surnaturelle

dont jouirait Ndiadiane. Et cette délé&gation des notables du
Waalo n'est sans doute aussi qu'un signe de l'embarras... poli-
tique des autorités traditionnelles devant l'influence crois-
sante du ou des nouveaux venus.

On ne retrouve le terrain nlus ferme de l'histoire
que lorsque les textes disent que Ndiadiane fut le premier
Brak, qui ' organisa le vnays, que le Sekbawor et les Kangam

(10) Tout le monde connait le racisme des maures a 1l'égard des
noirs.
(11) griot Gora Mbengue 70 ans.




- 17 -

lui confient le pouvoir et que "Ils ont commencé & faire la
guerre pour agrandir leur royaume, car c'est & partir de Ndia-
diane que ces villages se sont soudé&s pour donner un grand ro-
yaume" (12).

Structuration et expansion du Walo durant un régne
long de 16 ans, dit notre griot Samb - Admirez au passage son
critére pour juger de l'authenticité& d'une information ! C'est
astucieux et nous, chercheurs, nous ne travaillons pas trés
différemment.

Au Djoloff le mythe propose un processus d'accession
au pouvoir analogue : mais il passe tré&s vite sur l'arrivée et
le mariage de Ndiadiane pour s'@tendre sur l'intrdSnisation et
la constitution du Djoloff en &tat bientdt suzerain des autres
royaumes alentours ; le merveilleux n'est plus utilisé et on

insiste sur le rble organisateur du héros.

La fonction du mythe dans le contexte de la formation
des royaumes wolof se confirme donc : en une histoire trés con-
densée il rolarise sur un chef doté& de tous les prestiges de
1'époque les organisations successives de chaque région, sui-
vant un méme modéle, et en pyramide, sur laquelle régne un Bour-
ba style Charlemagne.

Le héros est donc présenté comme un surhomme, pour
réaliser cette unanimité et tout conflit, voire tout probléme
avec l'environnement est effacé, pour renforcer ce sentiment
national unanime, gui doit se nourrir et se perpétuer dans ce
chef charismatiaue.

b) Les contradictions et les lacunes du mythe

Cependant, a la réflexion, ce mythe dit certaines
choses étranges et d'autre paxn fait silence sur des faits que
l'histoire a enregistrés.

- Ce fils qui fuit le Tekrour son pays pour errer dans la
brousse, par dégout du mariage de sa mére ? Est-ce plausible ?

(12) récit de Boubacar Kone professeur a Ziguinchor.




=

- ce roi qui apré&s 16 ans de régne décide de s'exiler une
seconde fois ? Est-ce vraisemblable ?

- la caste de Mbarik son frére, pour justifier ce départ,

n'est-ce point un argument spécieux ?

- Sur les nombreux démélés que Walo eut 3 cette &pogque
avec les Maures et les Toucouleurs ? pas un mot.
la migration des Mbengue vers le Sud 3 cette méme &poque?
pas un mot.
Autant 4'éléments qui nous aménent 3 poser certaines

questions sur le ou les Tekrouriens qui se cachent derriére
Ndiadiane.

N'est-ce pas un probléme d'héritage ou de succession
qui a chassé de son pays ce prince taciturne ? Que s'est-il
exactement passé 3@ Guédé la canitale, pour que le petit fils
du Lamtoro abandonne sans retcur une situation et un avenir
confortables ?

L'argument du statut inférieur de son demi fré@re est spécieux.
D'abord le mythe v insiste trom et ce pretexte sert & deux: re-

-~

rrises qu 'un roi quitte son royaume pour ne pas rencontrer
son frére, cela passe toute vraisemblance ! L'indé&sirable, on

a cent moyens pour l'écarterxr, voire l‘éliminer. Les réglements
de compte ne manguent pas dans les familles royales. C'est

vrai pour le Sénégal comme pour la France et l'Angleterre.
Enfin ce statut de captif dont Ndiadiane accuse MBarik n'est
pas attesté. Les recherches (13) sur ce sujet ont nlutdt con-
duit a une identification mandingue ; que le pére de MBarik fut
talibé de celui de Ndiadiane, n'a rien d'infamant, mé&me dans

un systéme de castes : talibé veut dire &leve et non esclave.

Cela peut indiquer une simple différence d'&4ge. Enfin une prin-
cesse toucouleur aurait-elle pu é&pouser un esclave ?
D'autre part comment admettre que les gens du Walo,

déja constitués en société hiérarchisée par Ndiadiane lui-méme

et si sensibles & sa "belle naissance", & son statut de prince,

(13) Article de Victoria Bamba in Bulletin IFAN.




Pk ¥ el

comment admettre qu'ils aient pu accepter un esclave pour le
remplacer sur le trdne ?

Du reste a aucun moment le patronyme Mbodj n'a &té
considéré comme servile dans l'histoire du Walo ou d'autres
contrées Wolof.

Non, plus on y ré&fléchit et plus ce motif semble en cacher un
autre, mais lequel ? Le Tekrourien a-t-il craint en MBarik un
affrontement armé avec les Toucouleurs ? Ou bien le demi-frére
fut-il utilisé nar les Walo-Walo pour se débarasser d'un monar-
que peut-&tre devenu pesant ?

Ou encore Ndiadiane a-t-il voulu simplement agrandir son ter-
ritoire et laissa-t-il son fr&re comme gouverneur au Walo ?
Walo qui de toutes fagons reviendra sous sa tutelle ?... mys-
tére !

A propos des luttes contre les Maures et les Toucou-
leurs, seul nous en narle le professeur Ibrahima Kone dans
l'une des versions recueillies. Ce ne sont pas les griots qui
rappellent ces conflits pourtant significatifs et connus des
historiens comme Mbaye Guadye de 1'Université de Dakar.

Il est certain que si les royaumes Wolof se consti=-
tuent en Etats indépendants, ils cessent de payer 1'imndt au
Tekrour et c'est la guerre. Le Tekrour devait se trouver sous
la dynastie Tondyon (ce qui expliquerait que MBarik soit un
chef Bambara) et puis Toucouleur, et sur le déclin de sa puis-
sance. D'oll la possibilité pour les Wolof de se débarasser de

leur suzerain.

Mais le mythe ne varle pas de ces guerres d'indépen-

dance, pourqucoi ? mystare.

Il ne parle pas davantage du démart du clan MBengue
vers le Sud. Comment exactement NDiadiape arrive-t-il 2 suPblan-
ter les suggesseurs du lamane ? Un seul de nos informateurs(14)

(14) Mbaye Fawa Guéye fonctionnaire a Richard-Toll - donc déja
soucieux d'"histoire".




=00

avance que Ndiadiane aurait chassé& les lamanes Mbengue du Djo-
loff. Les griots ne donnent jamais cette version et méme la
contestent lorsqu'on leur pose la question comme on l'a fait

& Goro Mbengue ou & Marokhaya Samb. Pourquoi ? Pourquoi ce gom-
mage systématique des conflits nourtant normaux, pourtant

logiques, pourtant connus, qui ont parsemé le parcours poli=-
tique du fondateur d'empire ?

La fonction guerri@re est pourtant bien pourvue dans 1'spopse
wolof et plus généralement 1l'évopée ouest-africaine, et de sur-
croit parfaitement honorable !

On ne la dissimule pas chez Samba Gueladio ni chez
Lat Dior ; chez Da Monzon de Ségou ni Soundiata. Pourquoi ‘a
dissiruie-t-on dans le mythe de Ndiadiane Ndiaye ?

Nous pourrions avancer une premiére hypothése : Peut~-
étre s'agit-il d'un ph&noméne analogue & celui du mythe de Bi-
ton Kuiibali ; les conflits ré&els y sont camouflés au profit
d'une élection prédestinée, annoncée par des événements mer-
veilleu: (15) ?

Peut-étre que dans le cas d'un fondateur d'empire la fonction
guerridre semble devoir s'effacer devant la fonction du com-
mandemen® sacralisé&. A rapprocher de la fonction sacrale pro-
premen* dite que signale Dumézil et de la fonction nourrisiére;

$ion il

sans cependant que l'on puisse vraiment les confondre ail=
leurs ; car dans ces mythes, le roi-fondateur bien que sacré,

n'est paos prétre - intercesseur comme Odin ou Pharaon.

D'autre vart, biem que bé&néfique d la prospérité du
royaume, on ne peut non plus totalement 1l'identifier & cette
fonction de fécondation ; car dans l'histoire réelle cetto
fonction comme la fonction sacerdotale, demeurera le privilé&ge
des prétres traditionnels, les lamanes ayant conservé leurn
attributs de "chefs de terre et d'eau" ; la structure pol:tique
nouvelile a simplement recouvert l'ancienne société wolof, sans
en extciominer les fonctions essentielles.

(15) voir notre article : Le mythe et l'histoire dans la fon-
dation de S&gou. Bulletin IFAN 1979,




- 21 -

Le paradoxe est que cette fonction guerridre qui est
nouvelle et déterminante justement dans ce cas de fondation
d'empire ou de royaume centralisé, c'est cette fonction-13
que le mythe supprime au profit des 2 autres plus tradition-
nelles. Comme s'il voulait jeter un pont entre une période et
une autre, entre deux &tats tron différents du méme groupe
humain, comme s'il jouait un r8le de charni&re de transition
dans une psychologie collective tiraillée par une histoire

-

difficile & concevoir, & "digérer".

Levi Strauss disait qu’un mythe sert & yagscudre OU
a rapprocher les 2 termes d'une contradiction.

Cela pourrait donc &tre une exprlication de certains
mystéres du mythe de Ndiadiane Ndiaye.

Tl en est une autre cependant, et qui n'est pas
exclusive de celle-ci, mais qui offre une prise plus précise

sur ce récit fascinant.

5 - Un supra-mythe

Dans les différents royaumes de l'ancien Djoloff,
des mythes de fondation dynastiques cotoient celui de Ndia-
diane.

Au Walo, comme le montre le mythe, MBarik se gsubsti-
tue & Ndiadiane pour fonder les lignages qui vont ré&gner sur
le Waalo par la suite. Ces lignages ne sont en fait que le pro-
longement du lamanat qui existait bkien avant l'arrivée de Ndia-
diane. Un pur noir , ici, se substitue au prince arabe, au mo-

ment ot un véritable pouvoir centralisé va se constituer.

Les mémes nhénoménes sont remarquables au Djoloff
ol des lignées MBengue et Niang vont se confondre avec la
descendance de Ndiadiane vour créer la dynastie des Bourba.

-

Le mythe semble dire que ces familles préexistaient & la venue

de Ndiadiane. Nos conteurs marquent une rupture entre le régne




S e

de Biram Njeema Kumba et les r&gnes pnré&céddents. Il est le véri-
table fondateur de 1l'empire avec un pouvoir organisé et struc-
turé. "Biram Njeema Kumba le roi des rois”.

Au Kayor, le doublement du mythe de Ndiadiane est
plus net. Les Fall qui régnérent sur le Kayor se réclament plus ‘
précisément de Gnoukh Fam, un Socé qui aurait émigré du Gana
pour s‘installer 3 Pal2ne-Dedd.

Pourtant dans ces différents royaumes le mythe de
NDiadiane est vivace et l'essentiel se retrouve dans les céré&-
monies d'intronisation - comme le dit A. Baara Diop - "Les rites
d'intronisation comportant entre autre un bain rituel (...)
c'est le bain appelé xulu-xuli qui avait lieu au Kayor & Gadd-
Randul, au Baol au Mb&num-Nderup, au Waalo 3 Njaseew Njaay,
dans un marigot du S$é&négal" (16).
C'est le mythe du G&nie sacré maitre des eaux et des terres;
car on remettait également au souverain tout ce qui se culti-
vait dans le pays. Il est ainsi un Génie nourricier. On con-
sultait &galement les oracles pour savoir si le r&gne du pré-
tendant serait bénéfique au Pays. Chaque fois qu'une calamnité
s'abattait sur le pays, le roi risquait d'é&tre destitué,

Tous ces monarques &tant aussi des roi-arbitre comme
NDiadiane le sage.

Autant d'éléments qui montrent que le mythe de Ndia-
diane fonctionne dans tous les royaumes wolofs comme une sorte

de supra-mythe, ayant essentiellement une dimension sacrale.

Nous remarquons ainsi une distorsion dans les fon-
dements du pouvoir qui sont : la pronridté foncidre et la vio-
lence. Les cérémonies rituelles d'intronisation préconisent
la possession de toutes les terres par les Monarques, posses-

sion légitimée par le sacré.

(16) Abdoulaye Baara Diop - La Société wolof
€d. Karthala.




=0 o

Mais la violence, la force militaire qui permet la stabilité
d'un pouvoir fort est récupérée par les familles autochtones.
Est-ce 3 dire que les familles wolofs n'ont pas voulu fonder
des royaumes sur la puissance étrangdre de Ndiadiane? Celle-ci

impliquant un pouvoir issu d'une domination extérieure ?

En tout cas, il y a ici une volonté d'éliminer du my-
the de Ndiadiane tout ce qui renvoie 3 une nuissance militaire,
ne conservant que l'homme-génie, maitre des eaux et de la terre,

génie nourriciére pacificateur, etc...

L'épopée guerriére sera transposée sur les rois autoch-
tones.

Tout ceci n'est gu'une tentative, sans doute encore
trés maladroite et incompléte, 4°'interrocation de cette jolie
l&gende vieille de six cents ans. "I1 faut savoir travailler un

mythe" dit volontiers notre collégue Yoro Fall.

Nous pouvons y rajouter, gu'une spéculation de ce
genre n'est jamais gu'une &tape sur le chemin de la vérité his-

torique.

Rapnelons enfin avec Mircéa Eliade que le mythe est
le dernier stade de transformation d'un héros ou d'un é&vénement,
que leur "historicité&" ne se maintient dans l'oralité guére plus
de 2 ou 3 cents ans, et gu'ensuite ils subissent les mé&tamorpho-
ses qui leur rermettent d'intégrer les catégories de la mé-

moire nonulaire (17).

(17) Mircé&a Eliade - Le mythe de 1'Zternel retour - Gallimard.




