Lilyan FONGANG-KESTELOOT
IFAN-CH.A.DIOP
BP 206 - DAKAR

LES RELIGIONS D’AFRIQUE NOIRE
PROBLEMATIQUE
La diversite

L’Afrique est un continent, on l’oublie trop souvent. On en parlé
longtemps de fagon globale (Hegel, Gobineau, Frobenius) et les généralisations
abusives sont encore aujourd’hui monnaie courante.

L’anthropologie tant américaine que frangaise a révélé depuis soixante ans
la surprenante diversité des cosmogonies et des théologies qui fleurissent dans
les sociétés africaines et informent leur vision du monde, leur éthique, voire leur
¢conomie.

Cette diversité est d’autant plus perceptible a 1’analyse que chaque ethnie
posséde son systéme religieux avec les notions particulieres, obligations et
interdits, qui s’y rattachent ; a premiére vue donc on ne distingue pas grand
chose de commun entre les cultes familiaux des Peuls ou des Séréres, et le
Vaudou structuré en véritable église, ou le Bwiti villageois du Gabon.

Cette absence d’unité formelle et dogmatique a du moins ’avantage d’en
exclure tout prosélytisme en dehors des limites ethniques. Aucune ne se prétend
religion universelle. Chaque systéme est autonome et a priori tolérant du voisin.

La plupart sont fondées sur un mythe d’origine, qui a son tour fonde un
culte et des rites precis.

C’est ainsi que ont coexisté des polythéismes et des monothéismes' ; sans
avoir connu de guerres de religions avant I’introduction de I’Islam ou du
Christianisme.

C’est aussi pourquoi, ces deux religions étrangeres ont pu aisément
pénétrer le territoire africain. Car les religions traditionnelles ont tendance a
assimiler les dieux nouveaux sans se soucier d’une orthodoxie a leurs yeux sans
nécessité. On verra donc la formation rapide de divers syncrétismes, depuis
I’Islam Noir (décrit par V. Monteil) et ses multiples confréries, jusqu’aux

1 o 5 3 ” R T s \ SEAgy g
Toute généralisation ou réduction a I’'un ou 1’autre systeéme s’avére rapidement faux.




Harrisme, kibanguisme, matsuanisme, Native Church et autres dérivés des
églises chrétiennes.

La terminologie

Il faut avouer qu’une terminologie anarchique est faite pour décourager
les chercheurs. On a tellement mélangé les termes de magie, sorcellerie,
fétichisme, animisme, paganisme que certains préférent aujourd’hui parler tout
simplement de religions traditionnelles, ou encore religions paysannes.

Cependant des ethnologues ont tenté de préciser ces dénominations en les
classant en étapes de la conscience religieuse archaique (Girard). D’autres ont
recusé en bloc tous ces mots comme étant péjoratifs et relevant du mépris
colonial.

Les noms proposés comme le pan-vitalisme, ou les religions ancestrales,
ou les anthropologies religieuses africaines, témoignent surtout de I’embarras ou
’on se trouve de s’accorder sur une désignation commode de cet ensemble
multiforme, mais trés précisément situé dans 1’espace culturel et géographique.

Nous avons donc choisi avec H. Memel Fote, et L. V. Thomas (Colloque
sur les religions, Abidjan 1961) d’utiliser le terme d’animisme et ce malgré les
réticences postérieures.

Mais qu’est-ce que ’animisme selon E. B. Tylor qui le premier a défini ce
vocable ?

"Selon cette conception le monde serait peuplé¢ d’esprits bienveillants et
malveillants. Les hommes attribuent a ces esprits la cause de tout ce qui se
produit dans la nature, et considérent que ces étres animent non seulement les
animaux et les plantes mais méme les objets en apparence inanimes. ..

"L’animisme est un systéme intellectuel qui permet de concevoir le
monde comme un vaste ensemble. Il comporte aussi un systeme d’indications
relatives a la maniére dont on doit se comporter pour dominer les esprits des
hommes, des animaux et des choses...Ces régles de conduite sont connues sous
le nom de sorcellerie et magie, et peuvent étre comparées a la technique"
(Primitive Culture 1903). |

Certes on en retrouve d’autres formes en Asie, en Océanie et chez les
Indiens d’Amérique. Certes il y a "de I’animisme" dans toutes les religions y
compris la chrétienne. Mais les Africains ont ¢laboré une conception du Cosmos
et de I’Etre qui rejoint si complétement le champ sémantique de ce vocable,




qu’il devient absurde de I’écarter sous prétexte qu’il convient en partie a
d’autres contextes religieux.

L’animisme : un pan-vitalisme dynamique
a) La force vitale :

L. V. Thomas insiste sur cette notion fondamentale de 1’animisme africain
en I’opposant au culte ancestral asiatique et au totémisme amerimdien, autres
dimensions de 1’animisme la-bas dominantes ; ces dimensions sont présentes
aussi en Afrique mais intégrées & ce concept d’énergie-force-vitale déja mis a
jour par Placide Tempels et que Thomas définit ainsi : "force et tension, pouvoir
d’expansion, de renouvellement et centre d’échanges avec I’environnement, qui
fait que chaque étre est un intermédiaire et un cadre opératoire” (0.c.).

Marcel Griaule écrit de son coté a propos du "nyama" dogon, qu’il s’agit
d’"une énergie en instance, impersonnelle, inconsciente, répartie dans tous les
hommes, animaux, végétaux, dans les étres surnaturels, dans les choses dans la
nature, et qui tend a faire persévérer dans son étre le support auquel elle est
affectée temporairement ou éternellement...C’est ainsi que le ciel, les morts, les
génies, les autels, le fumier, les arbres, la graine, la pierre, les bétes, la couleur
rouge, les hommes ont du nyama" (Masques Dogons, Chap. 4).

Cette force ou énergie vitale est considérée comme éminemment désirable
et se renforce et s’accroit par des processus divers. Elle est ambivalente, ¢’est-a-
dire qu’elle peut étre indifféremment utilisée pour le bien comme pour le mal.

Cette énergie vitale "anime" donc tout ce qui est pourvu d’existence
matérielle et immatérielle. Elle circule entre les espéces, entre les individus,
entre les vivants et les morts ; elle provoque ainsi une interférence généralisée
trés concréte, qui soumet tout étre a I’influence nocive ou bénéfique de son
parent, de son voisin, des esprits divers invisibles, ou présents dans les végétaux,
les minéraux ou les animaux.

L’anthropologue Memel Fote (in Colloque des religions o. c.) confirme
I’idée que ces forces obéissent a deux lois: la loi d’hiérarchie, et la loi
d’interdépendance, fondent ainsi une ontologie autant qu’une éthique.

b) La hiérarchie des forces :

La plupart des peuples de 1’Afrique animiste se représentent les étres
selon un systéme étroitement hiérarchise. Tout au sommet, non localisé et tres

loin, une entité créatrice qui est parfois voite céleste, parfois océan, parfois




énergie pure (bambara) ; elle aurait créé les éléments puis les étres soit en se
divisant, soit en produisant un ceuf, soit par gestation directe en s’unissant avec
la Terre, ou tout autre étre sorti de lui. On n’est pas tres loin des cosmogonies
€gyptiennes ou grecques.

A travers divers processus sont ainsi créés les divinités secondaires, puis
les génies grands et petits, enfin les ancétres des clans et des lignages, Iactuelle
communauté humaine se trouvant au bout de la chaine, (le plus beau symbole de
cette filiation est sans doute le motif du Banangolo (dont Y. T. Cissé a
développé les multiples significations)) mais aussi le monde amimal, végétal,
minéral.

Cette hiérarchie est indestructible car fondée sur I’origine, mais aussi sur
la puissance. De plus elle est consolidée par les conceptions suivantes.

¢) La loi d’interdépendance :

L’individu ordinaire va donc devoir s’insérer dans ce réseau, en se
trouvant d’emblée lié¢ a une série d’obligations religieuses, familiales et sociales,
qu’il apprendra dés I’enfance par sa famille d’abord, puis par les classes d’4ges,
les initiations, les sociétés secretes.

La loi d’interdépendance découle donc de cette vie associative intense et
va conditionner non seulement 1’existence quotidienne mais la conception méme
que I’individu se fait de lui-méme. La meilleure description en est donnée par R.
Bastide dans un ouvrage collectif paru en 19767,

d) La notion de personne :

R. Bastide reléve ce qu’il identifie comme spécifique et commun aux
différents cas exposés dans le livre par les travaux d’ethnographes attentifs : la
notion de personne inclut la relation inseccable avec la parenté latérale étendue
d’une part, et avec 1’ascendance des vivants comme celle des ancétres, sans
limitation de temps ni d’espace.

L’individu est dés lors organiquement saisi dans le tissu familial et
clanique : les conséquences sur son éthique seront considérables : il fait partie
d’un tout, et ce tout fait partie de lui. Il lui sera difficile de se penser et d’agir
hors de ce cadre de référence.

* La notion de personne en Afrique noire — CNRS/L’Harmattan — Paris.

4



C’est dans ce cadre qu’on pourra comprendre 1’antique droit de vie et de
mort du pére sur sa descendance ; et la non-majorité des jeunes vis-a-vis de leurs
ainés, qui aboutit a un systéme fortement gérontocratique.

L’individu qui, en Occident moderne, existe comme entité¢ bien sé€parée
d’autrui, et indépendante sauf de Dieu (M. Mauss), s’inscrit en Afrique dans un
double réseau qui touche non seulement ses relations mais sa nature méme ; le
réseau horizontal le soude aux membres vivants de sa famille et de son lignage,
le réseau vertical I’intégre dans sa lignée d’ancétres morts, elle-méme intégrée
dans un continuum qui va jusqu’aux dieux. Il y a donc "fusion de I’individu dans
son environnement et dans son passé" (Bastide, in Notion de Personne en
Afrique noire, 1973).

e) La conception de la mort :

Une autre conséquence de la loi d’interdépendance est I’interprétation de
la mort. On la croit généralement causée par quelqu’un, et non seulement par
’accident ou la maladie. Les notions de mauvais-ceil, d’envoltement ou
d’anthropologie réelle ou symbolique se fondent sur ces rapports de force
mentale entre les étres. Ainsi la mort peut €tre provoquée par vengeance ou par
envie, uniquement de maniére occulte, sans passer par un médium matériel.
D’ou la nécessité de se protéger par des moyens analogues : gris-gris, safara,
sacrifices, invocations, exorcismes (jat).

Ceci bien sir n’est valable que pour les morts précoces ou brutales.
Lorsque un vieillard disparait, il a accompli son cycle normal, et son déces
n’entraine ni tristesse ni inquiétude ; car il acceéde alors a 1’enwviable statut
d’ancétre.

La peur de la mort est universelle. Elle est la source de la plupart des
religions. Mais il semble que les Africains aient poussé a un degré extréme la
mutation du cadavre impur et inerte, en esprit sacré et actif, transformant ainsi la
valence négative du mort en valence positive de I’ancétre (L. V. Thomas).

La mort est alors réduite a un rite de passage, assez analogue a ceux qui
ont déja jalonné I’itinéraire des vivants. Elle est le "prix a payer" pour accéder
au statut supérieur. C’est un rite comme les précédents, assorti d’un sérieux
bénéfice pour le récipiendaire. Si bien que le processus de mort-renaissance,
déja vécu lors des initiations, est bien préparé, bien encadré, et débouche sur
I’enviable statut d’ancétre’.

* Voir I’excellent ouvrage de Amade Faye : Le théme de la mort dans la littérature seereer.

5




f) Le statut d’ancétre :

Mais qui est ancétre ? Comment le devient-on ? Sous quelles formes se
présente-t-il 7 Ou peut-on le situer ? Quels sont ses pouvoirs ?

I vy a plusieurs catégories d’ancétres, bien entendu. La aussi, il y a
hiérarchie. Tout d’abord, voyons les ancétres mythiques : un bel exemple nous
en est donné chez les Dogons avec les deux Nommo male et femelle directement
issus de I’ceuf divin pour "accoucher" du premier homme, comme en témoigne
les statuettes ou I’homme est relié au Nommo par son placenta (in La Notion de
personne en Afrique noire, p. 208). M. Cartry développe d’ailleurs un peu plus
loin (p. 279) I’analyse de G. Dieterlen ; selon lui la "logique placentaire” qui
fait sortir tous les étres du placenta primordial, se vérifie aussi dans la relation
du premier ancétre mythique qu’est le Renard avec le méme placenta maternel,
dont le rapport mére-fils ainé demeure I’avatar humain le plus significatif ; "par
rapport a cette substance placentaire originelle, il n’y a plus d’Ego, mais une
entité pré-personnelle qui est a la fois la meére et le fils".

Chez les Gourmantché, Cartry précise que la meére a pouvoir d’influencer
le destin de ses descendants jusqu’a la 4° génération.

Aprés le ou les ancétres mythiques, on rencontre généralement / 'ancétre
de |'ethnie, puis du clan ou du lignage ou de la dynastie. Trés puissant lui aussi.
Ainsi Lébé ou le Grand masque Serpent ancétre des Dogons, ou Akomo Mba
ancétre clanique des Fang-Bulu, ou Lyanja ancétre des Mongo-Nkudo.

Plus ou moins plus "historiques" le Ndiadiane Ndiaye des dynasties
wolof, ou Barama Ngolo et NyaNgolo ancétres des rois bambaras de Ségou, voir
aussi les ancétres mythiques et claniques, de la dynastie de Soundiata : Bilal et
les 4 Simbom.

En général un lignage se définit par la reconnaissance d’un ancétre
commun, ¢ qui Suppose un nom précis pour cet ancétre, méme si sa personne et
son réle ne sont plus en mémoire de ses descendants.

Tous ces ancétres ont bien entendu des cultes appropriés auxquels les
concernés sont tenus sous peine de calamités.

On peut y intégrer parfois les "saints" que sont les rois islamisés ou les
chefs fondateurs de confréries: ainsi El1 Hadj Omar, Ahmadou Bamba et

Limamu Laye, Cheikh Malick Sy, rien que pour le Sénégal ; mais aussi, les
Morho Naba morts des Mossi, ou les rois du Buganda.




Enfin, -et cette fois-ci tout prés du quotidien des villages- deviennent
ancétres Les patriarches, les notables, les hommes de pouvoir, les hommes de
bien, et en général-condition sine qua non- toute personne ayant des descendants
aptes a lui assurer un culte, autrement dit a entretenir sa mémoire.

Cependant cette condition nécessaire n’est pas suffisante. Un certain
nombre de gens n’accédent pas a cet état de survie ; les enfants morts jeunes
(sauf les jumeaux) les fous, les anormaux ; et non plus les malfaiteurs notoires
qui ont fait tort au groupe, enfin parfois, ceux qui sont morts de la Iepre ou du
"gros ventre". Hormis ces cas, toute personne honorable, a qui I’on a consacré
les rites funéraires prévus, chemine vers le village des ancétres qui 1’attendent a
Pelimpiku (Burkina) ou Allada (Bénin) ou Lasara (Malinke), emportant les
veeux et les messages de sa famille. Il passe le fleuve ou la montagne ; ou encore
tout simplement il demeure parmi les siens, au cimetiére ou dans la concession.
Ainsi chez les Pygmées il rejoint son totem, tandis que son souffle entre dans
son fils ainé.

Plus tard, certains morts réapparaitront dans la campagne, avec leur forme
humaine. Ou encore chez les Sereer, ils se transforment en serpents ou en
varans, et deviendront Pangol familiaux ou villageois. Chez les Bamil€ké ils
iront dans la case ou sont conservés les cranes. Ils deviendront ainsi "esprits
protecteurs”. En Afrique centrale ils prennent la forme de la mante religieuse, du
léopard ou de la vipére, et seront comme tels épargnés, avec leurs lieux de
résidence (trou, arbre, riviére).

L’ancétre vient encore hanter les réves la nuit, 11 s’introduit dans les
Masques dansant lors des fétes rituelles, il reste "branchés" sur les statuettes ou
les animaux totémiques qui le représentent ; il se réincarne enfin dans les enfants
qui1 naissent.

L’ancétre peut intervenir a tout moment lorsqu’on I’invoque.

I1 devient hostile, courroucé, dangereux si on 1’oublie, ou qu’on enfreint
une loi, ou qu’on transgresse un interdit. Il est le gardien invisible de la tradition.

Point focal du réseau vertical, 1’ancétre est donc /e premier intermédiaire

habilité entre [ 'homme et les dieux”.

Mais ’ancétre demeure le modéle indépassable qui dicte les compor-
tements des générations ultérieures.

* Car il existe aussi de nombreux génies ou dieux qui hantent les riviéres, les sources, les bosquets, les roches et
I’océan : Mama Nguedj (Joal), Mame Ndiaré (Yoff), Mame Koumba Mbang a St-Louis, Mame Koumba
Lambaye a Rufisque.




Illimités sont donc les pouvoirs de I’ancétre. Et non contrélables. Le
vivant de sa lignée demeure a tout jamais son obligé. Si bien que D. Zahan a
raison d’écrire a propos de I’Africain des sociétés anciennes : "Orienté vers le
passé, il ne trouve pas la justification et le sens de son action dans le futur, mais
dans le temps déja écoulé...l’idéal, pour lui, est un passé exemplaire qui se
réalise dans le présent...et la répétition de ce passé normatif enrichi a chaque
réalisation" (Zahan : Religion, spiritualité et pensée africaine, 1970).

g) Religion, culte et gérontocratie :

Le dépositaire évident des volontés de 1’ancétre ou du génie (Rab)
apparenté¢ (Mame) avec qui I’ancétre a fait alliance est celui qui lui est le plus
proche dans le temps, a savoir le vieillard car il n’est pas loin de devenir ancétre
lui-méme.

La classe d’age des vieux dans un village est donc automatiquement celle
qui communique avec les parents trépassés, ils sont la charniére entre les vivants
et les morts.

Ce qui explique la force et la logique mnéluctable de la gérontocratie rurale
africaine. Les vieillards décident des dates des cérémonies propitiatoires ou sont
honorés ancétres et dieux protecteurs, souvent ensemble, quand ils ne sont pas
confondus, comme les Pangol séréres, les Beekin diola, les vaudous Ewe et
Yoruba, ou les rois-dieux des peuples des Grands Lacs, dont J. B. Mworoha a si
bien décrit le processus de mutation (o.c. 1977).

Les prétres ou prétresses de ces ancétres (divins ou non) sont choisis dans
leurs lignages, et souvent désignés par voie mystique (réve ou apparition). C’est

eux qui interpréteront les signes par lesquels les ancétres ou les dieux se
manifestent (orage, sécheresse, maladie, stérilit¢) et qui décideront des
réparations du dommage causé souvent a 1’insu du ou des responsables (ce qui a
des incidences sur la notion de culpabilité). Aux vieillards aussi 1’ancétre
indiquera les sacrifices précis qu’il exige, ses interdits, son animal totem
personnel, le lieu qu’il fréquente.

Mais 1l arrive que I’ancétre manifeste des désirs abusifs. Il faut lire les
¢tudes du Camerounais Meinrad Hebga (Sorcellerie et priere de délivrance) ou
de L. Sobel Diagne (thése sur la parenté chez les Sereer) pour mesurer I’impact
négatif que 1’ancétre proche ou le Pangol peut exercer sur le vivant attaché a son

service. C’est la qu’on pergoit la pesanteur d’un tel systéme que certains, un peu
vite, comme le P¢re Gravrand, ou le Pére Tempels en son temps, se sont plu a

rapprocher du culte des saints dans le Christianisme.




Dans les religions africaines les ancétres ne sont pas sans défauts ni sans
passions, les génies et les divinités sont plus proches des dieux grecs que de
Jésus. Ils ont des caracteres différenciés, souvent susceptibles et vindicatifs,
parfois capricieux, fréquemment jaloux et possessifs. Ils pésent de tout leur
poids dans la vie quotidienne des familles et villages qui demeurent leurs
adeptes. Il semble que les ancétres les plus encombrants soient aussi les plus
proches.

Et ce pouvoir post mortem est si grand, que dans certains sociétés la
finalit¢ de I’activité¢ économique de ’homme est d’arriver a se payer les dignes
funérailles qui lui faciliteront le passage au statut d’ancétre. Amade Faye dans sa
these sur La Mort dans la littérature sereer (1990) remarque que "Mourir
préoccupe moins que mourir sans avoir pu assurer son deuil, sans pouvoir
espérer...une sorte de résurrection sinon dans le corps, au moins dans I’esprit du
peuple et des siens".

On se rappelle ainsi les funérailles de parents célébrées avec faste, et leur
statut d’ancétre ne fait alors aucun doute. On travaille donc toute sa vie, et on
accumule les biens pour avoir "un beau deuil" et une haute tombe-tumulus sur
laquelle sa famille fera sacrifices et libations. "Je ne suis pas dépourvu de tombe
au point d’adorer un petit tertre" dit le proverbe Sereer. "La plus grande gloire
d’un étre humain n’est célébre qu’aprés sa mort" répond le Bamiléké.

Mais c’est dans toute I’ Afrique que le bon déroulement des funérailles est
essentiel, afin de ne pas rater le "passage", en devenant cette calamité : un mort-
errant que les villageois redoutent comme la peste. Les perturbations que ce
revenant occasionne, ne cesseront que lorsqu’on lui aura donné la sépulture
convenable, ou fait les rites appropriés et compliqués qui ’apaisent. Les rites
d’ailleurs ne sont pas les mémes d’ethnie a ethnie, ni pour les ancétres des
différentes catégories. Ainsi les ancétres claniques auront une féte a eux
consacrée annuelle (Baoulé, Akan, Malgaches) ou périodique (comme le Sigi
Dogon tous les 60 ans).

Dans la majorité¢ des peuples, 1’esprit du mort est ainsi "éloigné" dans un
premier temps, avec tout le respect et les cérémonies qu’on lui doit. Il se passe
ensuite une période de latence avant qu’il ne se manifeste comme Ancétre, dans
des formes prévues, et détectées par les vieux de sa classe d’age ou de sa
famille.

Les mémes personnes désigneront 1’enfant dans lequel il se réincarne et a
qui Pon donnera son nom, sans qu’il cesse d’exister en tant qu’ancétre. Un

homme ordinaire pourrait ainsi se réincarner 4 fois, et un "Grand" 7 fois




(Sereer). Mais il n’est pas de régle générale, chaque ethnie a ses modes et ses
rythmes de réincarnation.

Conclusion

Que faut-il retenir de cette idéologie treés cohérente qui relie les vivants
aux morts, et réinsére les morts dans le cycle des vivants ?

Et pourrait-on la comparer a la métempsychose dans 1’hindouisme et le
bouddhisme ? Il semble bien que non. Car dans les religions de I'Inde la
réincarnation suit des lois fondées sur une éthique ; ’homme se réincarne dans
la caste supérieure ou inférieure, voire dans I’animal, selon sa conduite durant sa
vie antérieure.

En Afrique point de "karma". On se réincarne dans sa famille tout
bonnement, et en fonction de sa force vitale d’ancétre. La vie supplémentaire ne
sanctionne pas la vie précédente. Et il n’est pas prévu de Jugement dernier, pas
plus que de Nirvana.

Parce que 1’eschatologie africaine ne prévoit pas la Fin du Monde, et ne
souhaite pas I’arrét du cycle des vies. Elle vise au contraire a I’éternité sur terre.
La seule fagon de I’obtenir est d’annuler la mort, en assurant au trépassé le
méme statut qu’au vivant ; mieux, un statut supérieur, avec plus d’autorité, plus
de puissance, plus de liberté, y compris celle de revenir en chair et en os sur
cette bonne terre que personne n’a envie de quitter.

Ainsi "digérée", la Mort n’est plus vraiment terrifiante, on peut méme
choisir de se la donner. Et on ne s’étonne plus des rites dinka d’autodestruction
du Maitre des Lances, ou des suicides de vieillards "aidés" par le groupe, qui
sont agréés par la coutume ; de méme que les suicides d’honneur n’entrainent
nulle réprobation (Sénég 1).

Car comme ’écrit L. V. Thomas :

"La mort africaine est refus de la rupture et établit la continuité vie-
mort...

Tout se passe comme si la circulation renouvelée des hommes sur
I’ensemble des parcours rituels (naissance, initiation, mariage,
funérailles) mettait en ceuvre la transformation de la vie en mort et
réciproquement. Vivants et morts possédent la capacité de donner la
mort et de relancer la vie".

10




Avec cette nuance cependant que les parties ne sont pas du tout égales
dans ce jeu de la réciprocité : le vivant doit toujours obéissance a I’ancétre, dont
"la toute puissance est en droit d’exiger toujours plus".

Cette dépendance dans laquelle I’ancestrisme maintient la communaute
africaine infirme, a notre avis, la conclusion du professeur Thomas selon
laquelle la mort serait réellement transcendée. Disons plutdt que I’Africain a .
trouvé des solutions originales pour apprivoiser la mort, en I’intégrant au cycle
ininterrompu et imaginaire d’une existence qu’il adore. Mais ce faisant il en
arrive 4 se placer sous I’autorité d’une chaine ininterrompue, elle aussi, de
Manes plus ou moins divinités, qui risquent de le priver finalement des grandes
initiatives pour transformer son destin.

A force d’étre "pius" envers ses ancétres ’hommo africanus ignore le

"meurtre du pére". Mais, en contrepartie, il imagine difficilement son futur hors
des cheminements et des objectifs de ses vénérables et tout-puissants modeles.

11




BIBLIOGRAPHIE SUCCINTE

- M. Augé : Pouvoirs de vie pouvoirs de mort.-Flammarion 1977.

- A. Adler et A. Zempleni — Le bdton de | aveugle, divination, maladie et
pouvoir chez les Moundang du Tchad — Hermann 1972.

- Collectif: la Notion de personne en Afrique Noire — CNRS 1976 -
L’Harmattan.

- Collectif : Le deuil et ses rites, n°s 9 et 11 — Systémes de pensée en Afrique
Noire — CNRS-Paris.

- Collectif : Réincarnation et vie mystique en Afrique Noire — PUF 1965.

- E. Dammann : Les religions de |’Afrique — Payot 1964.

- M. C. et E. Ortigues — (Edipe africain — Plon 1965.

- Léon S. Diagne : Le systéme de parenté matrinéaire sérére —these inédite,
Dakar 1985.

- G. Dieterlen : Les dmes des Dogons — Inst. Ethno 1941.

- M. Dupire : Sagesse sereer — Karthala 1994.

- E. E. Evans — Pritchard : Les Nuer — Gallimard.

- Amade Faye : Le théme de la mort dans la littérature sereer — NEA, Dakar
1997.

- J. Goody : Death, property and ancestors — Londres 1962.

- Meinrad Hebga : Sorcellerie et priére de délivrance — Présence Africaine —
Paris 1982.

- Jeffreys M. D. : Samsonic suicide on suicide revenge among Africans African
Studies, London 1967.

- L. Luneau : Que disent de 1’au-dela les traditions africaines ? in Concilium
143 — Paris 1979.

- G. Le Moal : Les Bobo, nature et fonction des masques, Oratom 1980.

- J. B. Mworoha : Peuples et rois de |’Afrique des lacs — NEA, Dakar — 1977.

- J. F. Nicolas: Les Notions d’dme et de divinité en Afrique Occid. In
Anthropos, 1956.

- M. Palau-Marti : Le roi-dieu au Bénin — Berger Levrault 1964.

- Ch. H. Pradelles de Latour : Ethnopsychanalyse en pays bamileke — EPEL et
CNRS - Paris 1991. }

- H. Sawyerr : God, ancestor or creator ? Longman 1970.

- P. Schebesta : Les Pygmées du Congo Belge — Bruxelles 1952,

- L. V. Thomas et R. Luneau : La terre africaine et ses religions — L’Harmattan
1990.

-L. V. Thomas : La mort africaine — Payot 1982.

- D. Zahan: Réincarnation et vie mystique chez les Bambara — in ouvrage
collectif PUF, cité plus haut.

- G. Dieterlen et Y. Cissé — Essai sur la société d’initiation du Komo bambara —
Ed. Mouton et co. Paris.

12




