G ———

DAKAR 1970

IFAN

COLLOQUE DU GABOU

Quelques réflexions sur le Mythe de succession
matrilinéaire du Gabou.

par Lilyan Kesteloot

Chércheur a 1'IFAN
Maitre de Conférence
a la Faculté des Lettres .

Département des Littératures et Civilisations Africaines.




Quelques réflexions sur le

mythe de succession matrilinéaire du
GABOU

~

Le Gabou est trés marginal 3 l'époque et 3 la Région
du Manding que j'eat étudlee - d savoir l'empire de Ségou. Il
est donc hors de question que j'avance ici une interprétation
exhaustive de ce mythe, gue notre département de 1'Ifan pré-

-~

sente 3 ce Colloque.

Tout au plus pourrais-je faire quelques remarques et
poser quelques questions qui trouveraient réponses, peut-étre,
parmi les spécialistes ici rassemblés et qui permettraient de
découvrir ensemble le chemin du ou des significations de ce
~mythe, et ses rapports avec 1'histoire réelle du Gabou.

lére remarque :

Tout d'abord ce mythe est d'abord un mythe de fonda

tion de la royauté des naanéo.
.«. Mamba Koto Sané n'est gu'unapasteur sans fortune et on lui
prédit la royauté.

Avant lui il vy a eu d'autres rois mais la royauté die
d quelque chose commence avec tui,

Or, ce quelque chose c'est Tamba Dibi qui est non "un
bois sacré"qomme le suggdre Mamadou Mané, mais le serpent sacré

dont le mythe raconte 1'histoire.

Or, ce Tamba Dibi qui semble par ailleurs le culte fon-
damental de la royauté et de l'intronisation commence avec Mam-
ba Koto Sané.

Et cela pose le probléme des 2 autres mythes sur la fon-
dation de Gabou, et relatés par Carogo et Berenger-Féraud.

Selon le premier Une femme Mandé nommée Tenemba en fuite
se serait refugiée au Gabou, aurait eu 3 filles d'ﬁ&wdjinn, les
aurait mariées aux rois Kabunke de Sama, Jimara et Pacana, et
c'est leurs enfants -d' origine surnaturelle - qui porteront le
titre de naanéo et seront les seuls 3 pouvoir régner sur le Ga-

bou.




3.

Selon le second mythe, le pPremier roi de Gabou trompé
par sa femme préférée la répudie et épouse trois autres femmes
regues mystérieusement d'un marabout qui le convertit § 1'Is-
lam. Il décide que seuls les fils de ces femmes pourront régner
et que 1'héritege ira aux fils de leurs soeurs, d'old origine
du matrilignage.

28 remarque

Dans ces 2 mythes on peut signaler la présence d'un

roi de Kabou préalable i l'origine des naanéo et 3 Forigine

de la succession matrilinéaire,

Dans notre 3@ mythe du serpent sacré royauté naanéo et
sont présentés comme ayant la méme origine. Ici

comme dans les 2 autrres mythes on ne parle que de Sané et Ma-

Or, l'histoire nous rappelle trés fréquemment que le
Gabou fut fondé par Tiramagan Traoré et c'est tout de méme
bizarre gue le diamou royal ait complétement disparu des dy-
hasties du Gakou, pour étre remplacé par ces noms Baynuk, Balan-
te et Diola.

lére question : connait-on avec précision les noms des pre-
miers rois du Xabou et s'il Y a des noms mandingues peut=-on

dire 3 partir de quand ils sont remplacés par les patronymes

deuxi®me question : Est-ce concevable que les Chefs man-
dingues si fiers de leurs diamou nobiliaires aient pu les aban-~
donner compl&tement pour porter les noms de leurs épouses ?
3@ question : n'y aurait-il Pas eu a un moment donné une
sorte de coup d'état par lequel les Sané et Mané naanfo auraient

remplacé la dynastie issue de Tiramagan Traoré, et que le mythe
recouvre d'un voile de mystére ?

3é remarque :

crions 3 présent du contenu du mythe du Jalan Saa -

a
Tl est certain qu'il pPrésente une explication de la




40
succession matrilin&aire beaucoup plus plausible que le mythe

relaté par Berenger FeraEd.

-
Bien que nous n'en possédions pas la version originale,
il est ais& de voir que son explication est peu convaincante.

En effet pourquoi choisir comme héritiers les enfants
des soeurs de ses fils et non pas ses proore fils ou ses fréres,
comme c'était l'usage antique mandingue ? Parce que sa premidre
femme 1'avait trompé?et les autres femmes, quelle garantie ?
Ensuite ce roi qui se convertit a 1'Islam ? Or, 1l'Islam est
partout patriarcal et patrilinéaire, on le voit mal cautionner

cette déviation dans la coutamea .

Tandis que dans notre mythe, une soeur qui se sacrifie pour
donner la royauté & son frére, voili un rite bien "paien"
comme ee dit notre texte, une raison trés valable de modi-

fier la coutume touchant la succession royale.

On voit plus d'une fois ce genre de marché dans les légen-
des royales : dans le Cayor c'est le sacrifice de Yacine Bou-
bou (1) pour son mari : 13 aussi elle exige la succession pour
son fils.

Dans 1'épopée de S&gou nous voyons une femme de Ngolo
sacrifier son premier enfant comme "attache royautéd" 3 condition
que son cadet ait le royaume aprés son pé&re, au détriment des

fils ainés des coépouses (2)

Dans ce cas-ci cependant, le mythe engendre d'abord une
rupture définitive avec la coutume patrilinéaire, ensuite un

rite répétitif et obligatoire : le sacrifice d'une femme ro-

vale chaque année.

- premiére question : gquelqu'un a-t-il des lumidres sur
la religion royale du Kabu, et singulid&rement sur ce culte au
Tamba Diki ? Le nom de Tamba Dibi est familier aux gens de cul-
ture mandingue. Il y avait le Nyamina Dibi, prés de Ségou,
c'était un komo réputé qui ne sortait que la nuit et qui &tait
célébre pour son opposition au marabout musulman (2).

(1) voir Marokya Samb: Cadior Demb.
(2) (3) voir L. Kesteloot, Da Monzon épopé bambara
ed. Nathan.



8

Mais ce Tamba Dibi se manifeste-t-il sous les traits
d'un serpent, d'un caiman, d'un dragon ?
Les trois formes sont citées dans le mythe. Pour dragon, le
griot emploie méme le terme de Ninkinanka, génie mythique
bien connu du monde soussou-mandingue.
Y aurait-il identité entre le Tamba Dibi et ce fameux Ninki-
nanka ?
Enfin y a t-il eu vraiment un rite annuel de sacrifice humain
d Tamba Dibi ou a quelgu'amutre génie ? Et ce sacrifice con-
cernait-il une femme naando choisie & tour de rdle dans les
familles royales ? L& aussi nous savons qu'il était d'usage
chez les rois mandingues de sacrifier, soit au début du régne,
soit en période de difficulté, une personne humaine, mais
c'était de préfirence un albinos.

Le choixz d'une femme et de sang royal rappelle plutét
l'antique sacrifice au serpent Bida de Ouagadou

deuxiéme question : Sachant que le peuplement Soce de la
région qui devint le royaume de Gabou, est antérieur & la con-
quéte effective du pays par les guerriers de Soundiata au
XIIIé siécle, on pourrait se demander si ce rite de sacri-
fice humain au serpent sacré& n'est pas venu de 1l'empire du
Gana avec la dispersion des Soninke ? Sacrifice palen dit
bien le griot, mais justement au Ouagadou, il fut interrompu
par un représentant de 1'Islam.

Des groupes soninke ont pu, dans une premiére vague, venir
jusqu'aux plaines de Gambie et conserver le rite ancestral ?
Comme du reste le culte du serpent demeure dans des groupes
sarakollé du S&n&gal oriental.

Cependant si cette hypothé&se se vérifiait suite 3 des
enquétes historiques et archéologiques (1), il resterait &
déterminer pourquoi le mythe soninke a &t& récupéré au profit
des Dynasties San& et Mané qui ne sont des patronymes ni sonin-

ke ni mandingue.

(1) On a trouvé des sites de méééiitheg et de tombes trés an-
ciennes et non identifiées vers Nioro du Rip au village de

Ngaléne (voir fouillesS de Thilmans et Descamp, IFAN)




6.

A moins que le culte soninke du serpent sacré ne soit
déja passé dans les religions locales baynuk et balante, au

moment ol se produit 1l'invasion mandingue.

De toutes maniéres il parait évident qu'il sert 3 fon-~
der la 1légitimité du pouvoir de ces 2 familles, mais face 3 qui?
Est-ce au regard des premiers congquérants maliens ? est-ce au
regard des chefferies autochtones ? Et pourquoi cette dispari-
tion des patronymes malinke si résistants par ailleurs, qu'on
retrouve partout sur la cdte depuis la Céte d'Ivoire jusqu'a
la Sierra Léone ; et gu'on retrouve aussi au Gabou... mais

chez les gens de caste (Drame, Kuyate, Diakate etc) ¢

4éme et dernilére remarque

A propos de ce mythe et des 2 autres nous ne pouvons
que souscrire a l'interprétation socio-politique que propose
Mamadou Mané "ces légendes nous montrent l'origine mystique
que la mentalité populaire a forgée aux naanéo : ces derniers
seraient des &tres surnaturels au-dessus du commun des mor-
tels" - C'est la méthode classique de type fonctionnaliste

qui est d'usage pour quiconque est formé i l'anthropologie eu-

ro-américaine.

Cependant au risque de choquer les rationalistes de
tous bords et de toutes couleurs, je poserai ici une question
subversive et qui risque de surcroit de veus confondre par sa
naiveté : et si cette histoire &tait vraie, tout simplement ?
Et s'il y avait eu un Sané 3 qui cette aventure &tait vraiment
arrivée ? Et s'il y avait eu un véritable pacte entre un vrai
serpent-génie, qui avait propulsé cette famille jusqu'au pou-

voir royal ?

(1) Contribution 3 1'histoire du Kaabu. bull. IFAN 1979 tiré
a-part p. 110.




70
Révons-nous ? Le coyez-vous sincérement ?
Comme si nous ne savions pas qu'il y toujours, aujourd'hui,
en Afrique, au S&négal, des phénoménes aussi extraordinaires ;
que les cultes des Pangols, des Tyamaba, des Koumen, des Raab de

toutes sortes sont actuels, actifs, et parfois efficaces !

Je ne récuse pas, loin de 13, toutes les méthodes scien-
tifiques modernes pour décrypter les mythes. Mais j'en voudrais
ajouter une, qui G'ailleurs n'exclut pas du tout les autres.

Celle de 1l'identification des faits 3 travers le té&moignage

mythique.

Qu'est-ce qui s'est vraiment passé ?
= ¥ a-t-il vraiment eu meurtre de la soeur ?
- Ce meurtre contre nature s'est fait au profit de qui ?

- A-t-on d'autres traces de ce Tamba Dibi ?

D'autres *émoignages ? D'autres histoires le concernant?

Et que l'on cesse d‘éliminer des "faits" tout ce qui sem-
ble extraordinaire, surnaturel, impossible, aux yeux du ratio-
nalisme occidental, comme 1l'ont fait, de bonne foi d'ailleurs,

des générations de chercheurs au nom de la science.

Les métamorpnoses, les disparitions et les apparitions,

-~

les @dédoublements, les actions & distance, les relations toté-
miques, les phéncmines de voyance et de prophétie, les pactes

-

avec des animaux ou des génies,; bref toutes les actions occul-~

tes qui forment le tissu de la vie quotidienne africaine, ont
été impitoyablement rayées des travaux ethnographiques et histo- |

riques, ou alors rel@cugezau chapitre des "croyances, supersti

W3R

tions et 1lé&gences”.

Il est peut-&tre temps aprés 20 ans d'indépendance de
libérer la recherche africaine de ce rationalisme étroit. "Un
fait est plus lourd gu'un lord maire" et la science exige que
l'on considére les faits "extraordinaires"de nos civilisations
avec autant de sérieux que les faits ordinaires.

Qu'on les analyse, qu'on les &tudie, qu'on les vérifie,

qu'on cesse de les reléguer dans "l'imaginaire" et les “"fan-



tasmes" sans méme chercher 3 savoir s'ils sont réels !

Le mythe en Afrique est souvent une histoire mysté-
rieuse, profondément enfonc3e dans le religieux, dans une ex-
périence mystique. Et cela bien avant de véhiculer les fan-
tasmes collectifs et les justifications politiques. Et ces

quelques remarques sur le mythe du Gabou visent aussi a nous

faire ré&fléchir de cette fagon nouvelle.




